World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development (January-2026)

WWJMRD 2026; 12(01): 27-37
www.wwjmrd.com
International Journal

Peer Reviewed Journal

Refereed Journal

Indexed Journal

Impact Factor SJIF 2017:
5.182 2018: 5.51, (1SI) 2020-

2021:1.361
E-ISSN: 2454-6615

André Roger BIANE TITTY,
Ph.D

University of Ngaoundéré
(Adamawa-Cameroon).

Patrice WAM MANDENG,
Ph.D

Associate Professor
University of Ngaoundéré
(Adamawa-Cameroon)
Department of History.

Correspondence:

Patrice Wam Mandeng,
Associate Professor
University of Ngaoundere
(Adamawa-Cameroon).

WORLD WIDE JOURNAL OF
MULTIDISCIPLINARY RESEARCH AND
DEVELOPMENT

Ancient healing techniques and methods in Cameroon:
a local heritage of majestic rank for different
communities.

André Roger BIANE TITTY, Patrice WAM MANDENG

Abstract

Long before the advent of Cartesian medicine, man found the means to heal himself. In this article,
we present techniques and methods used in the past and even today in the health field. To do this, the
use of preliminary results from field work on ancient health processes, in archaecology, and even
demographics in previous years are required. Thus, this local know-how allows us to understand that
patient care passes or is done by occult beliefs, traditional healers or knowledge of the natural
environment. Men have attached beliefs to their cultures that have given rise to this local heritage of
another kind. A so-called cornerstone when looking in various fields of social sciences, because
health yesterday as today conditions us.

Keywords: Techniques; Methods; Cameroon; Local heritage; Ancient curative.

Introduction

Une adhésion des peuples africains aux pratiques modernes et sciences médicinales sont les
résultantes d’une action coloniale. Cette action de prise parcellaire du pouvoir de guérison
n’est pas totale. Au Cameroun, pour faire une circonscription de notre travail le cas est
palpable. Le patrimoine local de type sanitaire est majestueux. Nous avons a faire une
infirme étude dans les régions du sud et celles du nord du pays. L’histoire des techniques et
méthodes curatives remontent a bien longtemps. Cet espace-temps, notre priorité cache en
elle les germes d’une science des plus prestigieuses, celle-ci appelé patrimoine locale. A cet
effet, les différents points sont abordés, allant une origine sur les pratiquants de cette science
du patrimoine dans les lesquelles les acteurs et les patients sont les constituants d’une chaine
incassable. La complexité culturelle étant grande au Cameroun le choix est établi sur
quelques ethnies du Sud, le Centre, du Littoral, dans 1’Adamaoua et dans le Nord. Ainsi, il
est présenté les différents patrimoines sanitaires de ces sociétés traditionnelles. Enfin, de
présenter I’impact de ce dernier a divers niveaux sociale, économique, culturelle et méme
scientifique.

L Définition des concepts

Dans le cadre des définitions des concepts, il nous est posé plusieurs mots qui guident cette
¢étude prestigieuse sur le domaine de la santé qu’auraient connu certaines communautés
camerounaises dans le temps.

Premiérement, on débute cette partie par les concepts suivants : techniques et méthodes. Ces
deux mots sont en réalité complémentaires. Premi¢rement le mot technique est défini selon le
dictionnaire robert comme ensemble d’éléments signifiant. Comme éléments signifiants on
fait référence ici, a I’art et aux métiers. Cette courte définition, dans le cadre de notre travail
présente les différents ¢léments constitutifs de I’art de soigner ou de pallier un probléme de
sant¢ avant la médecine cartésienne. La technique puisqu’il s’agit d’elle devient
complémentaire a la méthode notre second mot quand on tente de définir celui-ci. On parle
de méthode comme un ensemble de démarches, suivies pour parvenir a un but. Dés lors, ce
mot complémentaire a la technique ne fait plus un simple état des procédés mais aussi, des

~ D7~



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

objectifs qu’il faut atteindre aprés association des deux
concepts. Une des raisons pour laquelle il a été ajouté ici «
curative » pour faire comprendre le but ou I’objectif qu’il
faut atteindre dans cette étude. Et par ricochet, 1’association
des mots qui donne « méthode curative » dans lequel il est
possible, de voir les la démarche et le but aprés association.
Cette association s’étend plus loin avec une situation dans
le temps quand on parle d’ancienne et aussi dans un espace
précis qui est le Cameroun.

En second, le concept patrimoine local renvoi a une qualité
qui est capable d’identifier une communauté, un fait qui se
transmet de génération en génération de différentes
manicres dans le but de préserver et de pérenniser cette
héritage distinctif. Certaine ethnies ou communauté sont
facilement identifiable par leurs capacités a produire des
¢léments distinctifs contribuant ainsi & leurs patrimoines
locaux. Dans le cadre de la sant¢ comme nous le
développons ici, on peut citer une communauté connue de
tous, celle des pygmées dans I’est Cameroun. Le concept
suivant a savoir, rang majestueux trouve son sens dans la
place qu’a toujours occupé celui qui était chargé de
survenir aux besoins de la santé dans les communautés
africaine de fagon générale. La santé est trés vitale pour les
communautés, impliquait que 1’on place ceux qui I’occupe
et méme aujourd’hui sur une place non loin du sommet.
Apres cette bréve présentation des différents concepts qui
articulent notre travail, nous nous penchons sur les origines
de ceux-la qui avaient le pouvoir de soigner ou procurer des
conseils dans le domaine de la santé.

II. Aux origines des tradipraticiens et le pouvoir
de soigner les maladies

Défini par ’'OMS comme un ensemble d’approche de
connaissances et croyances sanitaires intégrant des
médicaments a base de plantes, d’animaux et/ou de
minéraux, des traitements spirituels des techniques
manuelles et exercices appliqués seul ou en association afin
de maintenir le bien étre diagnostique ou prévenir la
maladie En Afrique subsaharienne la pratique de la
médecine traditionnelle avec des personnes considérées ici,
comme personne ressource dans les communautés locales.
Avec des appellations diverses guérisseurs, marabouts et
tradipraticiens selon les lieux de fonction. Cependant, les
problémes socioéconomiques du milieu des uns et des
autres poussant dans le désordre et le non-respect du milieu
et faire perdre a cette pratique ancestrale de sa valeur.

J. M. Belenga signalait déja que : « cette pratique exige au
préalable une disposition d’esprit afin qu’elle soit et
demeure authentique » et est soutenu par P. L. Tolra, qui
fait une présentation de la place des tradipraticiens en pays
Beti au Cameroun a travers le mot « Evu» comme
I’¢1ément mobile et vivant du corps de certains hommes qui
leur permet d’agir a distance et peut méme aussi tirer a
distance sans étre un contact avec leur victime. Les peuples
du Nord-Cameroun considerent les maladies comme des
affections aux causes naturelles mais d’une complication
telle qu’on a cru y reconnaitre des conceptions Cette petite
parenthése sur le sujet, permet de comprendre qu’au
Cameroun, faire dans la médecine traditionnelle voudrait
que I’on soit détenteur a la pratique de « la sorcellerie ». La
conception de la maladie jadis comme une punition a fait
naitre chez les hommes un sentiment d’incapable face a
celles-ci. Et une fois celle-ci traitées de quelques soit la
maniére et par qui, on le considére comme sorcier car, il

~ o8~

défiait le surnaturelle. La fonction premicre des hommes de
la santé traditionnelle est qu’ils acquiérent leurs
connaissances le plus souvent par héritage ou par initiation
au préalable On distingue des personnes qui acquicrent la
puissance de soigner par héritage, dans le réve (révélation)
aupres d’un guérisseur et/ou par échange. Le cas de figure
parle de légue d’un parent qui au préalable avait cette
fonction de soigner dans la communauté. Les successeurs
de ces derniers le rétorquent trop souvent ainsi, c’est la
forme la plus courante en Afrique. On comprend de ce fait
que I’utilisation des techniques et méthodes curatives est
ancestrale d’une certaine mani¢re. Une hypothése qui
trouve sa place, Les plantes ont été utilisées dans la
médecine traditionnelle pendant plusieurs millénaires. La
possibilité¢ d’identification des particularités et vertus de
chaque plante par sa forme et sa couleur, ont guidé les
premiers hommes dans le choix des nouvelles préparations
La conception de la médecine ancienne est trés frappante.
Le choix sur la forme et la couleur des plantes reste
aujourd’hui un guide pour les artisans de la santé
traditionnelle. Dés lors, pour une compréhension facile de
notre idéologie dans ce travail, le regard est posé sur les
acteurs du patrimoine local et ancien de la santé.

1. les acteurs du patrimoine local et le vieux systéme
sanitaire des communautés.

Parler de patrimoine revient a attribuer une valeur
incontestable a un sujet. De ce fait, pour celui des méthodes
et techniques curatives anciennes, 1’attachement est sans
appel. Les hommes et femmes qui prennent sur eux ces
multiples charges, implique que 1’on s’intéresse. Il s’agit
ici, de ceux qu’on considére comme des « Dieuou
prodiges » de la médecine, bien que mitigé par d’autres.
Plusieurs noms définissent a cet effet ces derniers relevant
ainsi ce patrimoine dit local. De ce pas, ces acteurs dans
différentes appellations qui en disent long sur I’identité et
la culture.

2. Les tradipraticiens
féticheurs...)

En fonction des régions et des ethnies aux Cameroun, ils
trouvent un nom. Les tradipraticiens sont connus dans les
espaces dans lesquelles ils officient. Pour qu’ils subsistent
il faut des patients. Dans le Nord du triangle national, ils
sont plus connus sous le nom de « Marabout ». Ils sont
généralement par couple avec un assistant. On assiste donc
a la notion du maitre. Ils sont de fin connaisseuse de la
flore et de la faune qui les entourent. A cette pharmacie
naturelle, ces derniers s’ajoutent des connaissances du saint
coran (Sourates) qui leur sert dans le traitement des
malades d’un tout autre genre. Comme précisé par rapport a
leurs appellations, on peut avoir des nominations suite aux
maladies que ’on traite. Le cas des spécialistes des os
(fractures, déboitements, etc) dans cette partie du pays
notamment les « Nandibo » une appellation qui les définis.
Dans le grand sud camerounais, les artisans de la santé ont
plusieurs appellations en fonctions des ethnies en présence.
Tout comme leurs homologues du Nord, ils sont de fin
connaisseuse de la faune et de la flore. Des connaissances
qui ont fait d’eux des envoyés des dieux jadis. Le
guérisseur, le marabout, le féticheur ou le tradipraticien ont
servi d’intermédiaire entre ’homme et les dieux. Par
conséquence, ce lien implique I’intérét pour un point, celui
du patient. Car, le patient est celui qui corrobore les faits
selon lesquels la maladie est une punition divine. Il partage
cette perception avec le tradipraticien qui le traite.

(guérisseurs, marabout,



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

3. les patients.

Le patient, est une personne physique recevant une
attention médicale ou a qui on prodigue des soins Les
patients, ils sont ceux-la victime d’un «sort». Une
référence au fait que la maladie a été¢ considérée comme
une punition des Dieux. Dans cette période
d’enchantement, liée aux croyances occultes, le patients est
fautif et donc coupable. Ce qui donne naissance a des
charlatans et des guérisseurs qui ceuvrent soit disant pour le
bien de la population. Avec une autre période celle du
désenchantement on croit a une pathologie et le patient est
considéré autrement par les hommes qui tentent de le
sauver au lieu de I’isoler. Cette conception du patient est
telle que le malade a travers les différentes périodes donne
une place nouvelle, créant ainsi, un patrimoine local sans
appel. Pour les africains et le Cameroun pour cadrer le
travail ne fait pas une exception a la régle. La naissance des
rituels et des pratiques liés a la guérison des maladies est
présents et faisant par la méme occasion de ces rites des
identités culturelles sans pareils. Le statut de patient est
aujourd’hui contemporain. Afin, de connaitre la place du
patient hier et a I’heure actuel, la tiche devient alors de
nature archéologique. Une action qui vise a voir 1’évolution
du patient dans les différents contours historiques. Les
idéologies de M. Foucault et F. Dagognet vont dans le
méme sens quand ils s’expriment :

Cette tache de nature archéologique, partie prenante du
travail d’historien de la médecine, vise ainsi a déterminer
les contours d’une histoire qui reste encore a écrire, en
cernant les modeles d’usages et de représentations en jeu
dans I’évolution de la figure du patient contemporain En
plus, F. Dagognet Pose un regard plus large sur la question
du patient qui selon lui révéle que ; ce concept peut aussi
impliquer les sociologues. A cet effet, il dit ceci :

Retracant les grandes étapes d’affirmation publique d’une
revendication d’autonomie, dont les sociologues ont
démontré le caractére central dans la modification de
I’identit¢ d’un sujet de santé qui ne peut plus se dire
uniquement patient et qui n’est plus seulement le malade,
nous suivrons, depuis son émergence dans la seconde
moiti¢ du XX°siecle jusqu’a ses manifestations récentes,
les modalités de cette demande nouvelle, en insistant sur les
modifications identitaires qu’elles impliquent et/ou
explicitent Ces deux idées sur le patient sont trés explicites.
La notion devient évolutive et implique les nouveaux
acteurs et chercheurs pour sa compréhension. Notamment
une nouvelle vision des chercheurs et acteurs, d’ou les
germes du patrimoine local. Les disciplines nouvelles
interférent, une situation qui conduit vers une typologie de
maladies spécifiques. Une typologie qui fait ressortir la
patrimonialisation des techniques et méthodes curatives
dites anciennes.

III. Les éléments constitutifs des anciennes méthodes et
techniques curatives

La longévité d’un patrimoine passe généralement, par le
partage de génération en génération. Cette transmission est
parfois le biais des procédés oraux dans les cultures
traditionnelles africaines. Le cas du Cameroun n’est pas en
reste, car, on sait que ces différentes connaissances sont
souvent apparentées aux dons divins. Les ingrédients
utilisés par les guérisseurs et marabout pour des patients
sont pour la plus part issu de la nature qui est d’ailleurs la
premiére pharmacie des hommes. Ainsi, on présente la

~2g~

pharmacie la plus vielle, elle qui constitue sans aucun doute
la pierre angulaire de ce majestueux patrimoine.

1. La vieille pharmacie d’hier et d’aujourd’hui (la
nature)

Le choix d’une herbe, d’une écorce ou méme d’un arbre a
toujours été 1’apanage d’une connaissance accrue en
botanique de nos ancétres. Cette connaissance du milieu
naturel en référence a la flore est sans appel. Endémique a
certains guérisseurs et devenu le choix premier dans la
pérennisation du patrimoine sanitaire traditionnelle. Le
principe est le méme, sur la faune qui rentre a part enticre
dans le patrimoine local sanitaire. Bien plus, ouvert sur le
traitement d’ordre spirituel qui repose peu trop sur des
sacrifices, aujourd’hui des animaux. On n’oublie pas qu’
hier les hommes eux méme ont servi dans les sacrifices,
avant d’étre remplacés par les animaux. Alors, cette partie
est axée sur la présentation de certaines plantes médicinales
et des espéces animales constituant cette vielle pharmacie
des hommes.

Le métier ou I’art de soigner les hommes est un fait qui
reléve du génie de I’homme depuis bien longtemps. Alors,
il nous revient de faire un étalage sur quelques types de
maladies et démarche mis en place par le pratiquant pour
remédier & ce probléme sanitaire. Parler de médicaments,
revient a faire un rapprochement avec une maladie.
Aujourd’hui les maladies sont connues de fond en comble,
ce qui ne fut pas le cas hier. Cependant, longtemps
I’homme a attribué son état de santé a une punition divine.
Dés lors, il est présenté dans ce travail trois types de
maladies liées a leurs méthodes de guérisons (la flore, la
faune et les rites).

2. La flore dans le systéme sanitaire ancien.

Il est clair que I’on s’intéresse aux maladies dont la
guérison est obtenue au moyen des propriétés médicinales
des plantes. Tout en restant fixé sur la présentation
sommaire des plantes médicinales et leurs usages. On note
néanmoins que, ces plantes passent par des procédés
techniques qui constituent une partie de notre travail.

Les maladies soignées par les plantes en Afrique sont
connues. La technique avec les plantes bien que trés
ancienne, est utilisée au Cameroun jusqu’au aujourd’hui.
Dans le cadre de notre étude, le but n’est pas de citer un
nombre de maladie simplement, mais plutdt d’identifier des
possibles méthodes curatives devenues dés lors un
patrimoine local. Dans les derniéres décennies il y a eu un
intérét croissant pour I'étude des plantes médicinales et leur
utilisation traditionnelle dans différentes régions du monde.
Cette étude s'est avérée une des approches la plus fiable
pour la découverte de nouveaux médicaments. Les
expressions de Kantal et al, implique bien notre envie de
compréhension sur les maladies soignées par les plantes. 11
s’exprime de ce fait en disant :

En Afrique, le recours a la médecine et a la pharmacopée
traditionnelle est une pratique courante et ancestrale. A
I’heure actuelle, prés de 80% de la population africaine a
recours aux plantes locales pour se soigner et n’a pas acces
aux médicaments modernes. Se soigner par les plantes est
connu et pratiquer en Afrique depuis longtemps, car ils
exploitent des savoirs transmis oralement de génération en
génération.

Pour I’auteur, 1’Afrique a toujours eu cette idée de génie.
Une technique et une méthode curative ancienne qui
s’avere étre le patrimoine majestueux tant recherché qui vit
grace a la transmission orale de génération en génération.



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

Car, le simple fait d’utiliser la transmission orale s’avere
étre une patrimonialisation des techniques des soins.

Dans le triangle national, la patrimonialisation locale des
techniques liées a la flore est sans appel. Suivant des
applications diverses, les plantes des foréts et des savanes,
sont les plus répandues dans le domaine de la médecine
traditionnelle ancienne camerounaise. Pour ce faire, le
choix est laissé sur les plantes dans leur globalité. L’artisan
de la santé selon sa localité, avec la flore qui 1’entoure en
fait une pharmacie et utilise. Les plantes sont utilisées des
feuilles jusqu’aux racines suivant les cas a traiter. Ces
traitements anciens, suites aux décoctions, aux potions et
bien d’autres applications des plantes donnent lieu a une
tout autre technique. On poursuit ici, avec la faune au
centre de l’intérét des méthodes et techniques curatives
anciennes.

La flore a toujours contribuée dans les méthodes curatives.
Les potions et les décoctions a base de plantes sont
considérées par les patients actuels comme saints « bio »
par rapport aux médicaments modernes. Cette situation sur
le statut de ces médicaments dit traditionnels implique un
attachement aux plantes médicinales. Sujet au statut de
patrimoine majestueux, les plantes médicinales constituent
des ressources précieuses pour la grande majorité des
populations rurales en Afrique, ou plus de 80% de cette
population s’en sert pour assurer les soins de sant¢ Au
Cameroun, le patrimoine est effectif quand on le sait basée
sur des sources orales transmises de générations en
générations. Les hommes de la santé traditionnelle sont
souvent des descendants d’anciens guérisseurs ou
détenteurs des traditions. En plus, dans cette région du
littoral le choix est bas¢ sur un type un peu particulier. L’on
fait référence ici, aux produits forestiers non ligneux. Des
produits qui ont un intérét considérable en Afrique au cours
de ces derniéres années, pour leur contribution a
I’économie des ménages et a la conservation de Ia
biodiversit¢ végétale Compte tenu de leur apport dans
I’'usage médicinal, ces plantes se trouvent au centre de
plusieurs activités liées aux produits forestiers non ligneux-
Les plantes médicinales sont toutes les plantes qui auraient
une activité pharmacologique pouvant conduire a des
emplois thérapeutiques et ce grace a la présence d’un
certain nombre de substances actives dont la plupart
agissent sur 1’organisme humain. Elles sont utilisées en
pharmacie humaine et vétérinaire, en cosmétologie, ainsi
que dans la confection de boissons, soit en préparation
galéniques. Une plante médicinale n'a pas de définition
Iégale. C'est la jurisprudence qui décréte qu'une plante est
médicinale. Pour cela elle doit étre inscrite a la
Pharmacopée et avoir un usage exclusivement médicinal.
L’utilisation des plantes pour des finalités médicinales est
un fait majeur qui plonge ses racines dans I’histoire. Déja,
avant la pratique de la médecine moderne, les hommes se
traitaient avec les plantes qui les entouraient. A 1’instar des
sociétés européennes, les peuples du Nord-Cameroun ont
longtemps recouru et recourent encore aux plantes pour se
soigner ou se protéger contre les maladies. C’est dans leur
couvert végétal aux espéces multiples qu’ils prélevaient
leurs plantes a caractéres prophylactiques ou
thérapeutiques. La médecine traditionnelle n’est pas une
affaire de profane. Certains ¢léments sont indispensables a
sa pratique par rapport a leur vertu et leur utilisation.

La médecine traditionnelle continue & maitriser sa
popularité pour des raisons historiques et culturelles. Ceci

~30~

étant, plusieurs personnes dépendent d’elle pour la
satisfaction de leurs besoins de santé. Cependant, la
pratique de la médecine traditionnelle ne peut étre efficace
que si la reconnaissance des plantes médicinales est
maitrisée. Au Nord-Cameroun, cette reconnaissance
s’apprend au cours des séances initiatiques par
I’intermédiaire d’autres initiés qui ont déja fait leurs
preuves sous I’ombre de grands maitres.

La connaissance botanique est trés capitale pour la
patrimonialisation locale des méthodes curatives anciennes.
Les auteurs J. Gormo et B. D. Nizesete s’expriment sur les
techniques de reconnaissances et de partage des méthodes
entre le maitre et I’apprentie. IIs rallongent en ces termes :
Pendant les retraites d’initiation, le novice est entrainé par
son maitre dans la brousse, lieu par excellence des plantes
médicinales. Le néophyte doit donc faire preuve de
courage, de détermination et surtout de compétences
botaniques. Une fois la plante trouvée, le maitre montre a
son apprenti les parties importantes qui entrent dans la
composition du médicament; tantdt, c’est la feuille, tantot
c’est I’écorce ou la racine ou alors la séve de la plante.

Ces démonstrations s’accompagnent parfois de rituels que
le novice doit a tout prix maitriser. Il revient donc a
I’apprenti-guérisseur d’étre attentif et trés concentré car les
noms vernaculaires des essences ne sont pas faciles a
prononcer et a retenir. Dans la méme lancée, le maitre
indique les différentes maladies qui peuvent étre traitées
par ces plantes Des séances de reconnaissances peuvent
durer plusieurs semaines ou mois selon les capacités des
apprentis. La seconde phase consiste a s’assurer que son
¢leve a maitrisé les usages des plantes et leurs noms
vernaculaires. L’apprentissage passe par une série de stage.
Les précédents auteurs continuent de nous éclairer sur le
sujet. Il est connu de tous que, le maitre envoie de temps en
temps ce dernier en brousse a la recherche des
médicaments. C’est aussi pendant cette reconnaissance que
le guérisseur donne a I’apprenant tous les conseils relatifs a
la cueillette, & la période d’utilisation des médicaments et
surtout, certains interdits et rites. La connaissance des
vertus des plantes devient ainsi indispensable L’art de
guérir par les plantes médicinales est connu et pratiquer au
Cameroun, notamment dans le département du Haut Nyong
(région de [D’Est) depuis longtemps. Ceci, par les
herboristes, les radiothérapeutes et les villageois. Les
connaissances relatives a la médecine traditionnelle sont
donc un patrimoine important pour les populations Cet art
(technique), fait naitre un patrimoine comme le déclare ces
propos : « Les connaissances relatives a la médecine
traditionnelle sont donc un patrimoine important pour les
populations ».

3. La faune dans le systéme sanitaire ancien.

S’il est vrai que, les hommes ont souvent migré pour la
poursuite du gibier, plusieurs raisons trouvent leurs places.
Comme méthode curative certaines espéces animales ont
longtemps contribué comme soins pour des pathologies. Il
est dit plus haut dans notre travail que les hommes
attachaient un malaise a un fait divin. Dans certaines
ethnies du Cameroun, les soins de santé passent par des
techniques spécifiques. Le sacrifice d’un animal, dans le
but de guérir une maladie est une pratique ancienne et
méme toujours utilisées aujourd’hui. Dans 1’Adamaoua
(Cameroun) plus précisément dans le département
duMbéré pour une fracture d’un riverain, le
guérisseur « Nandibo » utilise un coq. La méthode consiste



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

a briser les parties de ’animal en fonction de la fracture du
patient. Cette méthode curative est aussi bien présente dans
d’autres parties du pays du Nord comme au Sud on parle
ici, de transposition de la maladie.

La faune, est souvent trés prisée a cause de la transposition
des hommes en référence a certains maux qui les minent
dans le présent comme dans le passé. C’est la raisons des
sacrifices qui ont souvent ¢t¢ méme humains avant de
changer avec le temps. Un autre systéme connu est
I’interdit alimentaire afin de remédier a un probléme de
santé. Les guérisseurs ont pour recours une interdiction
formelle pour le malade. Le choix est souvent porté sur un
animal qui selon le tradipraticien qui estime que le mal
vient de ce dernier. A ce second type de techniques et

méthodes de traitement un autre entre dans la
patrimonialisation locale le systetme lié aux rites
initiatiques.

Dans ’optique d’un traitement, les animaux sont souvent
au centre des intéréts des tradipraticiens qui vouent souvent
un culte a ces derniers.

Cette pratique est plus répandue dans le grand sud du
Cameroun avec une transposition de 1’animal par rapport au
malade. La faune dans la médecine ancienne et méme

actuelle est réservée sur le traitement des maladies de
I’esprit. La méthode passe par le sacrifice de I’animal pour
soigner son patient. Cette notion de soins a travers les
animaux a donné lieu a un patrimoine li¢ au totem chez
certains peuples du Cameroun. Chaque peuple dans cette
partie du Cameroun est transcrit par des animaux. Un totem
trés souvent commun chargé de préserver la paix de I’esprit
dans les communautés. Car, il est dit ici trés souvent que la
maladie est d’abords en elle-méme un probléme
psychologique. Donc un besoin permanent d’avoir la paix
de I’esprit. Il est cependant, strictement interdit pour les
membres de cette communauté de consommer I’animal
protecteur celui-la méme qui porte en lui les ondes
positives de paix, de bonheur et tous autres biens faits pour
la communauté. Notons que les conditions différent en
fonctions des communautés rigides ou souples. La
médecine traditionnelle liée a [’utilisation des animaux
comme ingrédient sont trés souvent liés a des mythes et
légendes qui accompagnent la pratique en méme temps que
la méthode. Ainsi, dans le but de faire la lumiére sur nos
propos nous proposons ce tableau présentant quelques
ethnies et leur totem animalier.

Tableau I : Exemple de quelques ethnies et leurs totems aux Cameroun.

Ethnies Totems restrictions traditionnelles
Bafia La tortue Interdiction formelle de la consommer ou méme d’entrer en contact. Elle est utilisée dans les rites spéciaux.
Mbang (Nkam . . N
b g)( Eléphant Interdiction formelle de le consommer ou méme de toucher par les hommes.
. . ’ ’animal mythi la localité lor it iver a pea nts sont portés par
Yabassi Crocodile C’est I’ani ythique de la localité lors des rites de_d vers ordres sa peau, ses 0s, ses dents sont portés p
les pratiquants.

Source : Biane Titty

Dans la partie septentrionale du triangle nationale les
animaux rentre aussi dans les méthodes anciennes pour
soigner des patients. Le « Marabout ou Maloum » (I’artisan
le plus répandu dans cette zone du pays) use d’un animal en
sacrifice pour soigner ou pour conjurer le mauvais sort. Ici,
les animaux les plus utilisés sont le coq et la chévre qui
sont généralement sacrifiés. Par ailleurs, la faune est tres
peu active dans les méthodes et technique anciennes
utilisées par les hommes. Ce constat tient du fait que, les
hommes usent cette méthode dans les soins des maladies
spécifiques (celles liées a 1’esprit).

4. Les anciennes méthodes curatives a travers les rites.
Un rite est un passage marquant le statut social ou sexuel
d’un individu. Le rituel se manifeste le plus souvent par
une cérémonie et une séric d’épreuve. Un rite est un
ensemble de prescription qui régle la célébration d’un culte
en usage dans une communauté religieuse Le but d’une
telle action est le transfert d’un savoir, un enseignement ou
une pratique a un nouveau. Ici, les anciennes méthodes sont
reliées par un ensemble de rites qui entrent en jeux pour
guérir un patient ou un mal dans une communauté
quelconque.

Les rites aussi divers que possibles dans les régions du
Cameroun trouvent un impact dans le traitement des
maladies. Tout en essayant, de faire la part des choses entre
les soins prodigués a travers un rite et la maladie. La faute
trés souvent aux croyances des uns et aux autres, la maladie
et parfois le docteur suivant son époque sont vus sous un
autre angle. Un point de vue partagé par J. Gormo et B. D
Nizesete qui pose un regard autre de la maladie a une
certaine période de I’histoire des hommes. Ils s’expriment

~31~

sur la provenance et les types de soins particuliers et disent
a cet effet :

Si les maladies ne sont pas justiciables d’un appel aux
anciennes forces de la tradition, il en va tout autrement
d’un ensemble de maux causés par la magie, la sorcellerie,
les empoisonnements ou les transgressions. Chacune est
naturellement associée a un type particulier de soins Des
lors, 1a maladie présentée ici, est celle-1a que la croyance a
la tradition peut tenter de guérir. Les hommes de médecine
traditionnelle, dans les communautés sont trés souvent issus
des cérémonies initiatiques. Choisis par les anciens
pratiquants et formés, ils sont considérés par la société
comme des divins capables de conjurer le sort (la maladie).
Il faut noter que, certaines maladies qui rentrent dans les
vis sociaux (le vol, la toxicomanie) sont aussi au menu.
Ainsi, parler de traitement des maladies a travers les
anciennes méthodes et techniques curatives revient a faire
un pas vers divers patrimoines locaux. Alors, le patrimoine
local ou identifiant culturel trouve sa place dans la
patrimonialisation et prend ce rang dit majestueux. A titre
d’exemple les rites de purification des peuples des
Grassfiel entendu ici, les Bamiléké avec le culte des crane
bien connu au Cameroun.

IV. Le passage de I’art et curative ancienne a un
patrimoine.

Au Cameroun les méthodes et techniques anciennes liées a
la santé perdurent au point de prendre le statut de
patrimoine. Connues et acceptées de tous, certaines
techniques font office de marque identitaire pour




World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

différentes  ethnies du  triangle  national. La
patrimonialisation passe par la valorisation et 1’attribution
des marques, des gestes, des techniques et tous autres faits.
D’aprés Fassin cit¢ par B.D. Nizesete, «la maladie
discipline la société et justifie le renforcement de la
cohésion sociale par des rituels aussi variés que les maux
retenus par D’ancienne classification ; pour autant, les
troubles du corps ne sont pas aussi souvent associés a la
persécution ou a la sorcellerie qu’on I’a longtemps cru »
Selon la nature du mal, on avait recours & des thérapeutes
différents.

La tradition est cette partie qui fait office de pont lors de ce
passage. Il est donc important de faire une petite ouverture
sur cet ¢lément. La tradition désigne, la transmission
continue d'un contenu culturel a travers I'histoire depuis un
événement fondateur ou un passé immémorial (du latin
traditio, tradere, de trans « a travers » et dare « donner », «
faire passer a un autre, remettre ») Cet héritage immatériel
peut constituer le vecteur d'identit¢ d'une communauté
humaine. Dans son sens absolu, la tradition est une
mémoire et un projet, en un mot une conscience collective :
le souvenir de ce qui a été, avec le devoir de le transmettre
et de l'enrichir. Avec l'article indéfini, une tradition peut
désigner un mouvement religieux par ce qui l'anime, ou
plus couramment, une pratique symbolique particuliere,
comme par exemple les traditions populaires. » Ainsi
expliquée, la tradition est plus ou moins reconnue dans ce
que I’on qualifie de lien avec le patrimoine local. C’est elle
qui guide les africains et particulierement les Camerounais.
Une trajectoire par rapport a notre ligne de travail sur les
anciennes méthodes et techniques curatives. Elle est partie
intégrante de cette recherche du fait que les vielles
pratiques sanitaires sont d’abords traditionnels. Ce constat
est fait en raison de la définition de ci-dessus de la
tradition. Elle qui renvoie a une transmission culturel, une
histoire, un héritage, une mémoire et pour finir une
conscience collective.

Les croyances des uns et des autres sur les
disfonctionnements physiques dans le temps a tout autant
contribué a une patrimonialisation local des pratiques des
soins. Avant de s’attaquer aux sources du dévoiement des
forces invisibles et de la sorcellerie, il était envisagé, dans
un premier temps, les simples causes naturelles. Du nord au
sud Cameroun, I’identité culturelle font des ethnies des
spécialistes dans le traitement des maladies. Pour ce qui est
du patrimoine 1i¢ aux marques on fait références a des traits
laissé sur les patients. On parle de scarifications dans
certains cas. Le but premier de ces marques est la méthode
curative de I’esprit (médecine spirituelle).

En Afrique, la sorcellerie est bien souvent considérée
comme une barriére « traditionnelle » au développement et
a l’acquisition des nouvelles formes de richesse. A cet
égard, le Cameroun n’est certainement pas une exception
Les personnes scarifiées sont plus tournées vers cette
option : celle du blindage (protection) contre le mauvais
esprit qui est capable de les rendre malade. Cette technique
curative est observée bien dans le sud que dans le nord du
pays. Chez les Nanga ethnie du sud Cameroun, le choix de
la scarification est fait sur les joues du « patient » suivant
des techniques et une spécificité propre a ceux-ci. Connu
ici sous le nom des « 1111 » en raison de la disposition des
traits de scarifications sur chaque joue deux traits verticaux
sur chaque joue. Aprés entretien avec une riveraine Nanga
dans la ville de Ngaoundéré, ses propos sont trés instructifs.

~3)~

Un ensemble de mots qui démontre cette méthode et
technique propre a cette ethnie par la scarification. Il dit a
cet effet :

Lorsqu’on pratique des petites scarifications sur des enfants
c’est pour tenter de les soigner. Il était trés fréquent dans
nos communautés de voir des enfants convulsés suite a une
fievre trés élevée ou pour d’autres raisons. Des raisons que
seul les anciens sont capables de détecter et de remédier.
Cette méthode chez nous les Nanga, est ce que 1’on peut
qualifier de marque de fabrique. Le choix sur les joues est
un mystére que seuls les guérisseurs connaissent. Mais il
est souvent dit que le corps humain est commandé par la
téte explication faites par nos anciens. Une technique qui
fait notre patrimoine culturel aujourd’hui. Hier des marques
qui nous servaient de protection, sont devenus nos points
identitaires aujourd’hui dans le Cameroun Dans le nord
Cameroun, la scarification est bien plus présente chez les
haoussas, chez les Bororo avec des positions différentes sur
le corps des traits de scarifications. Notons ici que, la
scarification table, sur plusieurs plans notamment :
P’esthétique, en plus de la santé (spirituelle). Un autre
passage, celui lié a la spiritualité comme technique curative
ancienne devenu patrimoine. La guérison de l’dme est
depuis I’espace santé le plus demandé des hommes. Dans
I’ouest du Cameroun, le choix de guérison est axé sur le
culte des cranes. Les Bamiléké consideérent que le contact
avec le crane d'un défunt permet d'entrer spirituellement en
contact avec les morts. Pour ce peuple d'Afrique centrale
vivant au Cameroun, il est essentiel d'entretenir les cranes
humains des morts pour éviter la colére des esprits, la
maladie, l'infertilité, et méme la mort.

Aujourd’hui patrimoine local trés populaire pour le peuple
bamilékés du Cameroun, ce culte traduit 1’attachement dans
la guérison des maladies liées au spirituelle. La pratique de
ce culte est devenue un patrimoine socioculturel pour cette
société qui s’identifie a travers elle. Le culte de crane est
une cérémonie qui passe par une multitude de points dans
chaque famille en relations avec leurs cranes (esprits).
Comme technique et méthode curative ancienne en pays
bamiléké, les familles ont souvent eu recours a des
invocations a travers les cranes pour des soins particuliers.
Les maladies dites « punitions divines » sont celles-la qui
ont toujours été soignées par les rites et autres pratiques. A
la suite, de notre entretien avec un informateur les propos
sont tels :

Ce n’est pas toutes les maladies que 1’on soigne avec des
médicaments. Il faut trés souvent se rendre auprés des
ancétres car, eux peuvent voir le mal a la racine. C’est pour
cette raison que chez les Bamilékés le choix de consulter
les cranes est sans appel. Ce choix est due au fait que ce
rituel fut autre fois notre « religion » car, c’est I’avénement
des uns et des autres qui a tout changer. Aussi, il existe
plusieurs maladies chez nous raisons pour laquelle ces
cranes font offices de méthode et technique curative
ancienne chez cette ethnie A la suite, de ces explications
sur le statut de ce rituel comme technique et méthode
curatives, il est possible de dire que la culture occupe une
place primordiale. Si la tradition veut que la maladie soit
parfois une malédiction au lieu d’un disfonctionnement de
I’organisme, alors il est juste que les rituels servent de
soins.

Certains peuples usent des passages initiatiques comme
méthodes et techniques curatives, car, c’est a travers elles
que I’on trouve la santé et aussi les artisans de la santé. La



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

santé acquise passe souvent par des rites qui pour les initiés
soignent son homme. A D’extréme nord Cameroun les
Tupuri ethnie mythique du septentrion dans leur rite
initiatique lié a la célébre « danse du coq » on fait passer
une danse vers un patrimoine de rang magistrale. Dans le
but premier d’utiliser le coq comme un totem commun pour
la communauté, le coq devient le fanion de la culture de
cette ethnie.

Les hommes d’histoire sont trés regardants sur ce type de
patrimoine, car, on y trouve plusieurs pages de I’histoire.
On comprend dés lors que, le médicament n’est pas
seulement ici, les plantes ou des animaux mais aussi, les
rites initiatiques. Dans cette technique curative, des chants
et des danses sont des soins pour certaines maladies.

Pour E. Mveng il est nécessaire de mener une lutte pour la
conservation et la protection du patrimoine culturel
camerounais. La nécessité de participer a ce combat pour la
revalorisation et la vulgarisation du patrimoine culturel,
nous amene a la question des méthodes et techniques
curatives anciennes conduisant a une patrimonialisation
locale. C’est dans cette logique que les uns et les autres
prennent au sérieux la notion de culture. Une expression
qui n’est pas anodine dans ce travail. Une raison explique
ce fait, celui qui reconnait I’Afrique comme une terre de
culture.

Dans le but de présenter les fonctions de la culture en
Afrique, G. Hardy (1912) affirme :

En Afrique, la culture est faite de savoir, somme des
connaissances humaines, transmise par |’enseignement,
assimilée par 1’éducation, elle anime les métiers par le
canal des techniques ; elle suscite 1’harmonie sociale,
nécessite un véritable humanisme, ne vit qu’ordonnée aux
notions d’étre, de vrai, de Bien, de Beau ; elle s’incarne
dans les peuples, les nations, les patries et créée un art de
vivre en société aux visages multiples qui forme cependant
par son unité profonde le patrimoine universelle qui est la
civilisation On retient de cette définition que la culture est
un patrimoine de tous les peuples d’Afrique. Que la santé et
tous les éléments qui I’accompagnaient en Afrique de fagon
générale et particulierement au Cameroun révélent de notre
culture donc notre patrimoine local. Une valeur sans égale
pour nous car, elle fait de nous des références de part et
d’autre en la mati¢re. Il convient de souligner que le
patrimoine local fait appel a 1’idée d’un héritage 1égué par
les générations qui nous ont précédées et que I'on doit
protéger, valoriser et transmettre aux générations futures.

V. Le social et les méthodes curatives au Cameroun.
Dans le cadre du présent travail, le social s’entend selon les
travaux de M. Akam (2018) comme une vision des
hommes, des institutions, des interactions et des rapports
entretenus pour un vivre ensemble convivial, paisible,
régulant les contradictions et les conflits. C’est ainsi qu’on
peut aisément dire a la suite de ce dernier que cet ensemble
de méthodes et techniques ont a réuni en son sein toutes les
caractéristiques du social.

Si E. Durkheim distingue plusieurs type de sociétés, celle
qui nous importe est celle qui caractérise le plus I’ Afrique a
savoir : les sociétés traditionnelles a solidarit¢é mécanique
au détriment de celles dites organiques. Dans la premiere
qui est la nétre on retrouve les hommes de la santé. Ceux-la
qui ceuvrent pour la santé¢ de populations a travers leurs
savoir-faire.

Les sociétés africaines socialement parlant se définissent

~33~

comme une société qui met en valeur la collectivité des
interactions entre les individus. Elles se caractérisent par
des rapports socioculturelles et par sa vision propre des
choses basées sur la solidarité, le respect, le partage, la
convivialit¢ et le vivre ensemble. Il faut noter que les
valeurs de la collectivité prime sur I’individu.

1. Les techniques curatives comme facteur de la
cohésion sociale

On entend par cohésion sociale, I’ensemble des processus,
individuels et collectifs qui contribuent a assurer a chacun
I’égalité des chances et des conditions, I’équité et 1’acces
aux droits fondamentaux et au bien- étre économique,
social et culturel, et qui visent a construire ensemble une
société solidaire.

En sciences sociales elle désigne I’intensité¢ des relations
qui existent entre les membres d’une structure sociale
donnée.

Cependant la connaissance des techniques et méthodes a
permis que les camerounais des différents horizons puissent
s’unir autour de la flore, de la faune et des rituels afin
d’endiguer les maladies de différents. Des interactions entre
les individus les relations humaines en ce sens qu’elle a
permis de créer plusieurs mouvements.

2. un facteur de brassage culturel.

Le brassage culturel désigne le mélange d’influences
culturelles  distinctes  (musical, pictural, scriptural,
vestimentaire, et linguistique). La pratique des anciennes
méthodes et techniques curatives révele d’abord de 1’art
culturel car depuis la nuit de temps les africains se sont
servis des plantes, des animaux et des rituels pour se
soigner. En effet, ces différentes rencontres entre les
camerounais autour des thématiques en rapport avec le
savoir-faire des tradipraticiens a produit la cohésion
sociale.

Les pratiques et les modes de fonctionnement établis par
les acteurs de la santé ont créé des liens entre eux-mémes.
Ainsi, cette activité a joué¢ un rdle important dans la vie
sociale des populations depuis bien longtemps. Une vision
qui est soutenue par M. Akam « le social puise dans nos
histoires et nos cultures africaines, notre philosophie avant
d’étre dans le monde qui n’accepte jamais un sans deux »
selon 1’auteur, la vie dans les sociétés africaines est une vie
en communauté et non une vie egocentrique. Le social est
caractérisé¢ par des nombreuses manifestations partant des
coalitions, des unions, des rassemblements, des clubs, des
clans, des ethnies a méme de se mobiliser pour contrecarrer
les rudes défis d’incertitudes. Cette vision n’est pas des
moindre elle qui jadis passait aussi par le partage des
connaissances sanitaire. Notre informateur dans la ville de
Yabassi, nous fait un état sur les liens qu’ont tissé les
artisans de la santé dans le passé. Il exprime en ses termes :
Il est possible de trouver des meules dans la forét, celles-ci
ne sont pas le fruit du hasard. Il arrive que pour des raisons
d’ordres spirituels dans la guérison d’une tierce maladie
elles ont servie. Concernant le facteur de brassage, les
guérisseurs pour des raisons seul connus de ces derniers et
en fonction de la maladie les patients doivent se rendre
dans des villages voisins trouvés une meule abandonnée et
moudre le médicament qui leur était remis. Cette attitude
qui consiste a abandonner les meules qui ont servi dans le
traitement d’une quelconque maladie agissait sur le patient.
Comme quoi, la meule et le sortilége devrait aussi partir
Cette méthode de guérison a été trés répandue dans les
régions du Cameroun car, dit-il le sort est la faute des



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

autres alors, il faut se débarrasser chez eux. Ainsi, lors de
nos travaux de terrain dans cette partie du pays nous avons
eu avec nos guides des meules de ce type. L’image qui suit
fait office de référence.

Photo 1 : Meule abandonnée aprés un rite de guérison.

Source : Biane Titty Yabassi, juin 2017.

De plus, pour briser les barriéres les hommes ont eu recours
au partage, a l’entraide entre les tradipraticiens des
différentes communautés. Il a été possible que les uns et les
autres se rendent dans les clans voisins et méme rivaux
pour recevoir des soins. Dans 1’Adamaoua, les hommes
utilisent les anciennes méthodes curatives (Nandibo)
notamment pour les cas de fractures de 1’0os. Chez les
pygmeées, les hommes s’y rendent pour les maladies d’ordre
spirituelles. Ces exemples prouvent le brassage culturel qui
nait entre les hommes a travers les techniques anciennes.
Par ricochet on observe une mise a jour du patrimoine local
de ces communautés.

3. L’implication au plan économique

De nombreuses ¢tudes d’impacts économiques ou bien
culturelles ont été développées dans les pays africains,
I’idée d’un role économique de ces productions est

désormais peu contestée. Elles constituent un apport pour
I’économie locale, notamment en termes d’emploi et de
revenus. Nous assistons a une véritable mode d’analyse
d’impact de la médecine ancienne au Cameroun. Cette
pratique perdure du fait de son cout trés bas. Une situation
qui tient en lése le consommateur qui trouve refuge. Sur
une autre ligne, les hommes de la santé d’hier qui
ccuvraient pour le bien d’une communauté le font
aujourd’hui pour un horizon plus vaste. La conséquence
devient le commerce de la connaissance, une promotion du
patrimoine local pour de I’argent. Le savoir-faire des uns et
des autres créait des emplois méme informels. Ces emplois
sont de générateurs de fonds qui d’une maniére ou d’une
autre contribue a I’économie.

VI. Résultat de la recherche sur les techniques et
méthodes curatives anciennes.

L’étude est pratiquée sur une population de 89 individus
dans le triangle national. Les principes qui ont accompagné
cette aventure scientifique suivent une ligne déja tracée. On
fait état de quelques lignes, sur les choix sur les personnes
suivant des critéres d’age, de profession, de la connaissance
sur le domaine et la région d’origine. Cette part de
trajectoire a pour but de faire une comparaison entre les
peuples sur la question des méthodes curatives anciennes.
La répartition est la suivante sur la zone de recherche : 27
personnes dans le Littoral, 19 personnes dans le Centre, 32
personnes dans I’ Adamaoua et 11 personnes dans le Nord.
Dans le tableau II qui suit des détails sont expliqués en
fonction des points spécifiques. Pour les plantes les
hommes les utilisent depuis bien longtemps. Alors ils sont
souvent consommer frais ou sécher par I’artisan de la santé.
C’est a ce niveau qu’intervient la méthode et la technique
car, connaitre la bonne plante ne suffit pas il faut connaitre
comment I’appliquer. Notons que, les propriétés des plantes
sont multiples, elles peuvent agir, entre autres, sur plusieurs
sphéres:

Tableau II : Spheres impactées et maladies curables a travers les plantes.

Sphéres

Maladies susceptibles d’étre soignées

Le systéme nerveux:

contre la dépression, les maladies dégénératives

La sphere digestive

contre les spasmes, les flatulences (gaz intestinaux), les aigreurs (d’estomac).

La sphere respiratoire

contre la toux, la sinusite, la bronchite, I’asthme

La sphere hormonale

contre les troubles de la ménopause, de la glande thyroide, de la libido...

La sphere urinaire:

Contre les cystites, I’adénome de la prostate, les calculs rénaux

Source : Biane Titty.

Les plantes, en ce qui concerne la méthode et la technique
ancienne ont gardé un mode d’emploi pratiquement partout.
On utilise les plantes sous plusieurs formes. Les différentes
transformations avant utilisation reléve de la méthode et de
la technique par les praticiens pour leur patients. De fagon
générale on retrouve des tisanes, mais dans notre recherche
deux modes nous intriguent :

L’utilisation de la plante fraiche. A boire en tisane ou &
appliquer en compresse. L’Avantages que 1’on remarque
est les principes actifs sont plus actifs dans la plante fraiche
que seche. « Elle a toute sa force et est mieux ainsi pour les
malades surtout pour les cas des malade de brulures, des
malades avec problémes respiratoire et ceux avec des
troubles digestifs » Il y a néanmoins des inconvénients de
cette pratique car les plantes sont trés souvent chargé de

~ 34~

toxine et nécessite une connaissance parfaite de ce que 1’on
applique.

La seconde utilisation que 1’on retrouve est la plante
séchée. Ce type d’utilisation est fréquent dans le nord
Cameroun. L’application se fait notamment par un bain,
une tisane et en lotion. Tout comme la plante fraiche cette
méthode connait des avantages et des risques. Dans un
premier plan, cette technique démontre que la plante moins
riche en eau a cause de son séchage augmente sa
concentration en principes actifs. En second plan, pas de
réel inconvénient si ce n’est la préparation que certains
trouvent fastidieuse, cela reste une affaire de point de vue
et d’organisation La derniere utilisation est celle issu d’un
broyage des plantes séches pour obtention d’une poudre.
L’avantage de cette pratique consiste a consommer dans du



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

liquide ou du semi-liquide (aliments ou boissons plus
concentrée et mieux assimilable. L’inconvénient: la texture
et le golt qui peuvent rebuter les plus sensibles. Car, le
gout est trés souvent amer et n’est pas facilement

applicable par le tradipraticien.

Le tableau III qui suit est une représentation de quelques
plantes qui ont longtemps servi comme outil pour lutter
contre les maladies.

Tableau III : présentation des plantes et leurs fonctions médicinales.

Nom Image des plantes Usage des plantes
scientifique de
la plante
La séve de cette plante est considérée par les
Jatropha paysans comme un désinfectant. Ses feuilles
e sont utilisées comme pansement pour les
gossipiifolia blessures. L’huile extraite é partir de ses
grains constitue un anti venin®’.
Ses feuilles séchées sont utilisées contre les
Kigelia afvicana ulcéres. Son écorce soigne la dysenterie.
Les feuilles de cet arbre au bois dur sont
utilisées pour traiter les maux de téte. Une
décoction issue de ses feuilles une fois de plus
Prosopis africana aide pour les ballonnements. Les écorces de
cet arbre une fois machouiller soigner les
crises de dents™.
Les fruits réduits en boisson et bouillis sont
Tomarindus des laxatlfs et constituent égalemex}t un
indica remedfa pour la bronchite. Soz} golt acide est
convoité par les femmes enceintes pour lutter
confre les nausées ™.
L’écorce de cet arbuste, pilée, constitue un
meédicament pour lutter contre les maladies
pulmonaires. Ses racines soignent les plaies;
Bauhinia boutllies, elles traitent la rougeole, la
thonningii dysenterie, les abces et la toux*
Les racines de ce figuier sont des vermifuges.
Ficus vallis S&f femues en décoction f:onstituent un
meédicament contre les britlures. **
Baillonella Cet « arbre miracle », comme le sumomment
toxisperma certains Baka, sert aussi de lieu de culte. Ses
(Moabi) feuilles et écorces sont utilisées « powr
soigner de nombreuses maladies telles que la
fyphoide, les empoisonnements, le paludisme,
les mawx de ventre. Et ¢a fait fuir les
sorciers », (entretien avec Samba)

Source: Biane Titty.

Un second plan se présente dans cette partie. Il s’agit du
traitement ancien a travers les animaux. Les sacrifices
d’animaux pour prodiguer des soins a un patient atteint
d’une

pathologie restent toujours dans les cultures des uns et des

autres. Cette pratique reste a 45% un systéme de santé
ancien utilis¢ dans la partie sud du triangle nationale.
Devenue patrimoine de rang majestueux pour les peuples,
cette méthode et technique curative traite un type de
maladie particulier. Dans le travail, il a été présenté

~ 35~



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

différents types de maladies celle qui sont traités le plus
souvent sont celles qui sont assimilées au spiritualisme.
Certains animaux sont assimilés a des maladies des
patients. Dans ces cas, le tradipraticien pratique la
technique des interdits pour soigner son patient. Aussi, dans
d’autre cas, le choix ne se résume pas seulement au patient
mais a toute la communauté. On parle des lors, d’animaux
totems pour la communauté. Pratique trés répandue au
Cameroun, car selon certaines communautés les hommes
ont été épargnés par des maladies par le biais de leur totem
(animal protecteur). Cette part des techniques curatives
anciennes rentrent dans une patrimonialisation.

Dans le nord du pays, les méthodes similaires sont utilisées.
Le traitement des maladies passent trés souvent par des
pratiquent qui mettent en jeux les animaux. Lors des
fractures d’un patient, les tradipraticiens utilisent les
animaux qui sont sacrifiés pour la guérison du patient.
Cette culture des ethnies, donne naissance a une toute autre
pratique aussi patrimoniale que possible. On parle ici, des
rituels pour la guérison des patients.

Le choix des hommes est trés souvent guidé par les
pratiques qui ont bercées leurs enfances. Bien connu pour
son statut aupres de nos sociétés, les maladies ont plusieurs
origines. Pour des maladies a connotation mystique et
méme celles liées aux faits sociaux les rites sont actifs.
Faire un rite a pour but premier des pérenniser une culture
qui est un patrimoine. Dans le cadre de notre étude sur les
différente technique et méthodes certains sociétés appels a
la croyance des rituels pour obtenir des soins. Le traitement
des maladies de cette manicre est une particularité. Aussi
ancienne que le traitement par les plantes, les hommes ont
fait recours a des croyances pour se soigner. Car, si la
maladie est une punition pour les hommes, les rituels
observés de part et d’autre ont su guider les hommes. Au
Cameroun toutes les ethnies ont une coutume (rituel) qui
les identifient et traite de différents maux. C’est cette image
du traitement de la maladie a travers ces techniques et
méthodes anciennes est le patrimoine de rang majestueux
qui nous essayons de mettre en exergue.

Conclusion

En somme, il a été question d’une étude sur le savoir-faire
et technique des hommes suites aux maladies dans le passé.
Dans ce travail, les choix d’une connexion sur les
techniques et méthodes curatives anciennes reviennent a
poser certaines bases. Le statut et la perception de la
maladie hier et aujourd’hui par les hommes dans le triangle
national. Les ¢léments constitutifs des premiéres
pharmacies de ces hommes ont contribué a la
compréhension du patient et des procédés de guérisons mis
sur pied par ses traitants. Alors de ces différentes phases, il
ressort que les hommes pour se soigner hier ont usé de la
force de la nature et des croyances occultes. Les plantes
pour leurs accessibilités facile et leur présence un peu
partout. Elles ont fait des hommes de cette période de
véritables botanistes. A la suite, pour se soigner certains ont
fait le choix des croyances qui impliquent des animaux. On
assiste ici, a des rites dans lesquels les sacrifices sont faits.
Les méthodes des lors reposent sur les animaux qui sont
sujet de transposition spirituelle par le tradipraticien. De
plus, pour des maladies a caractére mythique ou incompris
le choix de la guérison passe par des rites et autres
pratiques. Alors on comprend que comme techniques et
méthodes curatives les hommes ont mis sur pieds des

~36~

procédés tel que: la pharmacopée pour les plantes ; les
sacrifices et les rites pour les animaux dans le traitement
des maladies. Cette fagon aussi ancienne de faire a permis
aux sociétés de se cotoyer, de s’échanger et méme de
partager des cultures afin de pallier la maladie. Des
identités culturelles sont aussi sur le planché du fait de leurs
implication dans les méthodes et techniques curatives
ancienne de certaines ethnies du triangle nationale.

References

1. ANONYME, 2002, Stratégie de 1’OMS pour la
médecine traditionnelle pour 2002-2005, OMS Geneve
p.7.

2. DAGOGNET Frangois, « Archéologie ou histoire de la
médecine », Critique, 216, 1965, p. 436-447.

3. DURKHEIM Emile, 1893, de la division du travail

Cohésion sociale —wikipédia, https :
//fr.m.wikipedia.org/wiki/coh% , consult¢ le 17
décembre 2021.

4. ENGELBERT. MVENG, 1992, « Protection et

conservation du patrimoine culturel. A quand le Musée
National du Cameroun ? », in J.M. Essomba (éd),
L’archéologie au Cameroun, Paris, Karthala.

5. FONYUY FISIY CYPRIAN et Geschiere Peter,
(1993) «Itinéraires d'accumulation au Cameroun »,
Messires (ex-ISH),  Yaoundé. p. 99  -129.
https://www.cairn.info/publication-de-Cyprian fonguy-
fisiy-683801.htm.

6. FOUCAULT Michel, 1969, L’archéologie du savoir,
Paris, Gallimard, 1969.

7. G. HARDY, 1912, wune conquéte morale,
I’enseignement en Afrique occidentale Frangaise,
Paris, Armand Colin, 237.P.

8. JIOFACK et al, 2010. Ethnobotanical uses of some
plants of two ethno ecological regions of Cameroon, in
The African Journal of Pharmacy and Pharmacology
Vol. 3(13). pp. 664-684, December, 2009 Special

Review available online
http://www.academicjournals.org/ajppISSN 1996-0816
© 2009 Academic

Journals:https://www.researchgate.net/publication/242
569536 Ethnobotanical uses of some plants of two
_ethnoecological regions of Cameroon#fullTextFile
Content [accessed April 05 2022].
9. MOTAZE AKAM 2018, « Repenser 1, Afrique a partir
du social », Appel a la contribution, Calenda, Publi¢ le
vendredi 22 juin 2018,https://calenda.org/444320,
consulté le 11 décembre 2021.
MPONDO et al, 2017, « Connaissances et usages
traditionnels des plantes médicinales du département
du haut Nyong ». n on 13th February 2017. Published
online at www.m.elewa.org on 3lst May 2017
https://dx.doi.org/10.4314/jab.v113i1.12.
MUTHU C, et al, 2006. “Medicinal plants used by
traditional healers in Kancheepuram District of Tamil
Nadu, India”. Journal of Ethnobiology and
Ethnomedicine 2: 1746-4269.
Newall C. A et al. 1996, Herbal Medicines: A Guide
for Health-care Professional Pharmaceutical Press.
MVE BELENGA Jeannot, 1985 « Initiation et société
secréte au Cameroun », Paris Kartala pp.85-89.
GORMO, 2018, Modes et techniques d’exploitation
des arbres chez les Toupouri du Nord-Cameroun, p75
Dossier thématique. La diversité du patrimoine

10.

11.

12.

13.

14.



World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development

15.

16.

17.

technique  africain. L'exemple du Cameroun
https://doi.org/10.4000/ephaistos.3475.

MVE BELENGA Jeannot 2019, «pratique de la
médecine traditionnelle et changement climatique au
Cameroun conséquences sur les soins a base de plantes
médicales 1924-2017 », Paris Kartala p.61.
KANTHAL et al. 2011, “In vivo Evaluation of
Analgesic and Antipyretic activity of Aerial parts of
Tabernae montana divaricata in Experimental Animal
models” Pharmacology, online 3: 1127-1133.

G. Hardy et all, 1912. « Bourges et les abbayes et
chateaux du Berry (les villes d’art célébres), ParisIn »:
Revue internationale de I'enseignement, tome 64,
Juillet-Décembre 1912. pp- 365-366;
https://www.persee.fr/doc/revin_1775-

6014 1912 num 64 2 8974 t1 0365 0000 1.

~37~



