
 

~ 27 ~ 

 
WWJMRD 2026; 12(01): 27-37 
www.wwjmrd.com 
International Journal 
Peer Reviewed Journal 
Refereed Journal 
Indexed Journal 
Impact Factor SJIF 2017: 
5.182 2018: 5.51, (ISI) 2020-
2021: 1.361 
E-ISSN: 2454-6615 
 
André Roger BIANE TITTY, 
Ph.D 
University of Ngaoundéré 
(Adamawa-Cameroon). 
 
Patrice WAM MANDENG, 
Ph.D 
Associate Professor 
University of Ngaoundéré 
(Adamawa-Cameroon) 
Department of History.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Correspondence: 
Patrice Wam Mandeng, 
Associate Professor 
University of Ngaoundere 
(Adamawa-Cameroon). 

 

 
Ancient healing techniques and methods in Cameroon: 

a local heritage of majestic rank for different 
communities. 

 
André Roger BIANE TITTY, Patrice WAM MANDENG 
 
Abstract 
Long before the advent of Cartesian medicine, man found the means to heal himself. In this article, 
we present techniques and methods used in the past and even today in the health field. To do this, the 
use of preliminary results from field work on ancient health processes, in archaeology, and even 
demographics in previous years are required. Thus, this local know-how allows us to understand that 
patient care passes or is done by occult beliefs, traditional healers or knowledge of the natural 
environment. Men have attached beliefs to their cultures that have given rise to this local heritage of 
another kind. A so-called cornerstone when looking in various fields of social sciences, because 
health yesterday as today conditions us. 
 
Keywords: Techniques; Methods; Cameroon; Local heritage; Ancient curative. 
 
Introduction 
Une adhésion des peuples africains aux pratiques modernes et sciences médicinales sont les 
résultantes d’une action coloniale. Cette action de prise parcellaire du pouvoir de guérison 
n’est pas totale. Au Cameroun, pour faire une circonscription de notre travail le cas est 
palpable. Le patrimoine local de type sanitaire est majestueux. Nous avons à faire une 
infirme étude dans les régions du sud et celles du nord du pays. L’histoire des techniques et 
méthodes curatives remontent à bien longtemps. Cet espace-temps, notre priorité cache en 
elle les germes d’une science des plus prestigieuses, celle-ci appelé patrimoine locale. À cet 
effet, les différents points sont abordés, allant une origine sur les pratiquants de cette science 
du patrimoine dans les lesquelles les acteurs et les patients sont les constituants d’une chaine 
incassable. La complexité culturelle étant grande au Cameroun le choix est établi sur 
quelques ethnies du Sud, le Centre, du Littoral, dans l’Adamaoua et dans le Nord. Ainsi, il 
est présenté les différents patrimoines sanitaires de ces sociétés traditionnelles. Enfin, de 
présenter l’impact de ce dernier à divers niveaux sociale, économique, culturelle et même 
scientifique. 
 
I. Définition des concepts 
Dans le cadre des définitions des concepts, il nous est posé plusieurs mots qui guident cette 
étude prestigieuse sur le domaine de la santé qu’auraient connu certaines communautés 
camerounaises dans le temps. 
 Premièrement, on débute cette partie par les concepts suivants : techniques et méthodes. Ces 
deux mots sont en réalité complémentaires. Premièrement le mot technique est défini selon le 
dictionnaire robert comme ensemble d’éléments signifiant. Comme éléments signifiants on 
fait référence ici, à l’art et aux métiers. Cette courte définition, dans le cadre de notre travail 
présente les différents éléments constitutifs de l’art de soigner ou de pallier un problème de 
santé avant la médecine cartésienne. La technique puisqu’il s’agit d’elle devient 
complémentaire à la méthode notre second mot quand on tente de définir celui-ci. On parle 
de méthode comme un ensemble de démarches, suivies pour parvenir à un but. Dès lors, ce 
mot complémentaire à la technique ne fait plus un simple état des procédés mais aussi, des

World Wide Journal  of  Multidiscipl inary Research and Development (January-2026) 

 



 

~ 28 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

objectifs qu’il faut atteindre après association des deux 
concepts. Une des raisons pour laquelle il a été ajouté ici « 
curative » pour faire comprendre le but ou l’objectif qu’il 
faut atteindre dans cette étude. Et par ricochet, l’association 
des mots qui donne « méthode curative » dans lequel il est 
possible, de voir les la démarche et le but après association. 
Cette association s’étend plus loin avec une situation dans 
le temps quand on parle d’ancienne et aussi dans un espace 
précis qui est le Cameroun. 
En second, le concept patrimoine local renvoi à une qualité 
qui est capable d’identifier une communauté, un fait qui se 
transmet de génération en génération de différentes 
manières dans le but de préserver et de pérenniser cette 
héritage distinctif. Certaine ethnies ou communauté sont 
facilement identifiable par leurs capacités à produire des 
éléments distinctifs contribuant ainsi à leurs patrimoines 
locaux. Dans le cadre de la santé comme nous le 
développons ici, on peut citer une communauté connue de 
tous, celle des pygmées dans l’est Cameroun. Le concept 
suivant à savoir, rang majestueux trouve son sens dans la 
place qu’a toujours occupé celui qui était chargé de 
survenir aux besoins de la santé dans les communautés 
africaine de façon générale. La santé est très vitale pour les 
communautés, impliquait que l’on place ceux qui l’occupe 
et même aujourd’hui sur une place non loin du sommet. 
Après cette brève présentation des différents concepts qui 
articulent notre travail, nous nous penchons sur les origines 
de ceux-là qui avaient le pouvoir de soigner ou procurer des 
conseils dans le domaine de la santé. 
 
II. Aux origines des tradipraticiens et le pouvoir 

de soigner les maladies 
Défini par l’OMS comme un ensemble d’approche de 
connaissances et croyances sanitaires intégrant des 
médicaments à base de plantes, d’animaux et/ou de 
minéraux, des traitements spirituels des techniques 
manuelles et exercices appliqués seul ou en association afin 
de maintenir le bien être diagnostique ou prévenir la 
maladie En Afrique subsaharienne la pratique de la 
médecine traditionnelle avec des personnes considérées ici, 
comme personne ressource dans les communautés locales. 
Avec des appellations diverses guérisseurs, marabouts et 
tradipraticiens selon les lieux de fonction. Cependant, les 
problèmes socioéconomiques du milieu des uns et des 
autres poussant dans le désordre et le non-respect du milieu 
et faire perdre à cette pratique ancestrale de sa valeur. 
J. M. Belenga signalait déjà que : « cette pratique exige au 
préalable une disposition d’esprit afin qu’elle soit et 
demeure authentique » et est soutenu par P. L. Tolra, qui 
fait une présentation de la place des tradipraticiens en pays 
Beti au Cameroun à travers le mot « Evu » comme 
l’élément mobile et vivant du corps de certains hommes qui 
leur permet d’agir à distance et peut même aussi tirer à 
distance sans être un contact avec leur victime. Les peuples 
du Nord-Cameroun considèrent les maladies comme des 
affections aux causes naturelles mais d’une complication 
telle qu’on a cru y reconnaître des conceptions Cette petite 
parenthèse sur le sujet, permet de comprendre qu’au 
Cameroun, faire dans la médecine traditionnelle voudrait 
que l’on soit détenteur à la pratique de « la sorcellerie ». La 
conception de la maladie jadis comme une punition à fait 
naître chez les hommes un sentiment d’incapable face à 
celles-ci. Et une fois celle-ci traitées de quelques soit la 
manière et par qui, on le considère comme sorcier car, il 

défiait le surnaturelle. La fonction première des hommes de 
la santé traditionnelle est qu’ils acquièrent leurs 
connaissances le plus souvent par héritage ou par initiation 
au préalable On distingue des personnes qui acquièrent la 
puissance de soigner par héritage, dans le rêve (révélation) 
auprès d’un guérisseur et/ou par échange. Le cas de figure 
parle de lègue d’un parent qui au préalable avait cette 
fonction de soigner dans la communauté. Les successeurs 
de ces derniers le rétorquent trop souvent ainsi, c’est la 
forme la plus courante en Afrique. On comprend de ce fait 
que l’utilisation des techniques et méthodes curatives est 
ancestrale d’une certaine manière. Une hypothèse qui 
trouve sa place, Les plantes ont été utilisées dans la 
médecine traditionnelle pendant plusieurs millénaires. La 
possibilité d’identification des particularités et vertus de 
chaque plante par sa forme et sa couleur, ont guidé les 
premiers hommes dans le choix des nouvelles préparations 
La conception de la médecine ancienne est très frappante. 
Le choix sur la forme et la couleur des plantes reste 
aujourd’hui un guide pour les artisans de la santé 
traditionnelle. Dès lors, pour une compréhension facile de 
notre idéologie dans ce travail, le regard est posé sur les 
acteurs du patrimoine local et ancien de la santé. 
1. les acteurs du patrimoine local et le vieux système 
sanitaire des communautés. 
Parler de patrimoine revient à attribuer une valeur 
incontestable à un sujet. De ce fait, pour celui des méthodes 
et techniques curatives anciennes, l’attachement est sans 
appel. Les hommes et femmes qui prennent sur eux ces 
multiples charges, implique que l’on s’intéresse. Il s’agit 
ici, de ceux qu’on considère comme des « Dieu ou 
prodiges » de la médecine, bien que mitigé par d’autres. 
Plusieurs noms définissent à cet effet ces derniers relevant 
ainsi ce patrimoine dit local. De ce pas, ces acteurs dans 
différentes appellations qui en disent long sur l’identité et 
la culture.  
2. Les tradipraticiens (guérisseurs, marabout, 
féticheurs...) 
En fonction des régions et des ethnies aux Cameroun, ils 
trouvent un nom. Les tradipraticiens sont connus dans les 
espaces dans lesquelles ils officient. Pour qu’ils subsistent 
il faut des patients. Dans le Nord du triangle national, ils 
sont plus connus sous le nom de « Marabout ». Ils sont 
généralement par couple avec un assistant. On assiste donc 
à la notion du maitre. Ils sont de fin connaisseuse de la 
flore et de la faune qui les entourent. À cette pharmacie 
naturelle, ces derniers s’ajoutent des connaissances du saint 
coran (Sourates) qui leur sert dans le traitement des 
malades d’un tout autre genre. Comme précisé par rapport à 
leurs appellations, on peut avoir des nominations suite aux 
maladies que l’on traite. Le cas des spécialistes des os 
(fractures, déboitements, etc) dans cette partie du pays 
notamment les « Nandibo » une appellation qui les définis. 
Dans le grand sud camerounais, les artisans de la santé ont 
plusieurs appellations en fonctions des ethnies en présence. 
Tout comme leurs homologues du Nord, ils sont de fin 
connaisseuse de la faune et de la flore. Des connaissances 
qui ont fait d’eux des envoyés des dieux jadis. Le 
guérisseur, le marabout, le féticheur ou le tradipraticien ont 
servi d’intermédiaire entre l’homme et les dieux. Par 
conséquence, ce lien implique l’intérêt pour un point, celui 
du patient. Car, le patient est celui qui corrobore les faits 
selon lesquels la maladie est une punition divine. Il partage 
cette perception avec le tradipraticien qui le traite. 



 

~ 29 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

3. les patients. 
Le patient, est une personne physique recevant une 
attention médicale ou à qui on prodigue des soins Les 
patients, ils sont ceux-là victime d’un « sort ». Une 
référence au fait que la maladie a été considérée comme 
une punition des Dieux. Dans cette période 
d’enchantement, liée aux croyances occultes, le patients est 
fautif et donc coupable. Ce qui donne naissance à des 
charlatans et des guérisseurs qui œuvrent soit disant pour le 
bien de la population. Avec une autre période celle du 
désenchantement on croit à une pathologie et le patient est 
considéré autrement par les hommes qui tentent de le 
sauver au lieu de l’isoler. Cette conception du patient est 
telle que le malade à travers les différentes périodes donne 
une place nouvelle, créant ainsi, un patrimoine local sans 
appel. Pour les africains et le Cameroun pour cadrer le 
travail ne fait pas une exception à la règle. La naissance des 
rituels et des pratiques liés à la guérison des maladies est 
présents et faisant par la même occasion de ces rites des 
identités culturelles sans pareils. Le statut de patient est 
aujourd’hui contemporain. Afin, de connaitre la place du 
patient hier et à l’heure actuel, la tâche devient alors de 
nature archéologique. Une action qui vise à voir l’évolution 
du patient dans les différents contours historiques. Les 
idéologies de M. Foucault et F. Dagognet vont dans le 
même sens quand ils s’expriment : 
Cette tâche de nature archéologique, partie prenante du 
travail d’historien de la médecine, vise ainsi à déterminer 
les contours d’une histoire qui reste encore à écrire, en 
cernant les modèles d’usages et de représentations en jeu 
dans l’évolution de la figure du patient contemporain En 
plus, F. Dagognet Pose un regard plus large sur la question 
du patient qui selon lui révèle que ; ce concept peut aussi 
impliquer les sociologues. A cet effet, il dit ceci : 
Retraçant les grandes étapes d’affirmation publique d’une 
revendication d’autonomie, dont les sociologues ont 
démontré le caractère central dans la modification de 
l’identité d’un sujet de santé qui ne peut plus se dire 
uniquement patient et qui n’est plus seulement le malade, 
nous suivrons, depuis son émergence dans la seconde 
moitié du XXe siècle jusqu’à ses manifestations récentes, 
les modalités de cette demande nouvelle, en insistant sur les 
modifications identitaires qu’elles impliquent et/ou 
explicitent Ces deux idées sur le patient sont très explicites. 
La notion devient évolutive et implique les nouveaux 
acteurs et chercheurs pour sa compréhension. Notamment 
une nouvelle vision des chercheurs et acteurs, d’où les 
germes du patrimoine local. Les disciplines nouvelles 
interfèrent, une situation qui conduit vers une typologie de 
maladies spécifiques. Une typologie qui fait ressortir la 
patrimonialisation des techniques et méthodes curatives 
dites anciennes. 
 
III. Les éléments constitutifs des anciennes méthodes et 
techniques curatives 
La longévité d’un patrimoine passe généralement, par le 
partage de génération en génération. Cette transmission est 
parfois le biais des procédés oraux dans les cultures 
traditionnelles africaines. Le cas du Cameroun n’est pas en 
reste, car, on sait que ces différentes connaissances sont 
souvent apparentées aux dons divins. Les ingrédients 
utilisés par les guérisseurs et marabout pour des patients 
sont pour la plus part issu de la nature qui est d’ailleurs la 
première pharmacie des hommes. Ainsi, on présente la 

pharmacie la plus vielle, elle qui constitue sans aucun doute 
la pierre angulaire de ce majestueux patrimoine. 
1. La vieille pharmacie d’hier et d’aujourd’hui (la 
nature) 
Le choix d’une herbe, d’une écorce ou même d’un arbre a 
toujours été l’apanage d’une connaissance accrue en 
botanique de nos ancêtres. Cette connaissance du milieu 
naturel en référence à la flore est sans appel. Endémique à 
certains guérisseurs et devenu le choix premier dans la 
pérennisation du patrimoine sanitaire traditionnelle. Le 
principe est le même, sur la faune qui rentre à part entière 
dans le patrimoine local sanitaire. Bien plus, ouvert sur le 
traitement d’ordre spirituel qui repose peu trop sur des 
sacrifices, aujourd’hui des animaux. On n’oublie pas qu’ 
hier les hommes eux même ont servi dans les sacrifices, 
avant d’être remplacés par les animaux. Alors, cette partie 
est axée sur la présentation de certaines plantes médicinales 
et des espèces animales constituant cette vielle pharmacie 
des hommes. 
 Le métier ou l’art de soigner les hommes est un fait qui 
relève du génie de l’homme depuis bien longtemps. Alors, 
il nous revient de faire un étalage sur quelques types de 
maladies et démarche mis en place par le pratiquant pour 
remédier à ce problème sanitaire. Parler de médicaments, 
revient à faire un rapprochement avec une maladie. 
Aujourd’hui les maladies sont connues de fond en comble, 
ce qui ne fut pas le cas hier. Cependant, longtemps 
l’homme a attribué son état de santé à une punition divine. 
Dès lors, il est présenté dans ce travail trois types de 
maladies liées à leurs méthodes de guérisons (la flore, la 
faune et les rites). 
2. La flore dans le système sanitaire ancien. 
Il est clair que l’on s’intéresse aux maladies dont la 
guérison est obtenue au moyen des propriétés médicinales 
des plantes. Tout en restant fixé sur la présentation 
sommaire des plantes médicinales et leurs usages. On note 
néanmoins que, ces plantes passent par des procédés 
techniques qui constituent une partie de notre travail.  
Les maladies soignées par les plantes en Afrique sont 
connues. La technique avec les plantes bien que très 
ancienne, est utilisée au Cameroun jusqu’au aujourd’hui. 
Dans le cadre de notre étude, le but n’est pas de citer un 
nombre de maladie simplement, mais plutôt d’identifier des 
possibles méthodes curatives devenues dès lors un 
patrimoine local. Dans les dernières décennies il y a eu un 
intérêt croissant pour l'étude des plantes médicinales et leur 
utilisation traditionnelle dans différentes régions du monde. 
Cette étude s'est avérée une des approches la plus fiable 
pour la découverte de nouveaux médicaments. Les 
expressions de Kantal et al, implique bien notre envie de 
compréhension sur les maladies soignées par les plantes. Il 
s’exprime de ce fait en disant : 
En Afrique, le recours à la médecine et à la pharmacopée 
traditionnelle est une pratique courante et ancestrale. A 
l’heure actuelle, près de 80% de la population africaine a 
recours aux plantes locales pour se soigner et n’a pas accès 
aux médicaments modernes. Se soigner par les plantes est 
connu et pratiquer en Afrique depuis longtemps, car ils 
exploitent des savoirs transmis oralement de génération en 
génération. 
Pour l’auteur, l’Afrique a toujours eu cette idée de génie. 
Une technique et une méthode curative ancienne qui 
s’avère être le patrimoine majestueux tant recherché qui vit 
grâce à la transmission orale de génération en génération. 



 

~ 30 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

Car, le simple fait d’utiliser la transmission orale s’avère 
être une patrimonialisation des techniques des soins. 
 Dans le triangle national, la patrimonialisation locale des 
techniques liées à la flore est sans appel. Suivant des 
applications diverses, les plantes des forêts et des savanes, 
sont les plus répandues dans le domaine de la médecine 
traditionnelle ancienne camerounaise. Pour ce faire, le 
choix est laissé sur les plantes dans leur globalité. L’artisan 
de la santé selon sa localité, avec la flore qui l’entoure en 
fait une pharmacie et utilise. Les plantes sont utilisées des 
feuilles jusqu’aux racines suivant les cas à traiter. Ces 
traitements anciens, suites aux décoctions, aux potions et 
bien d’autres applications des plantes donnent lieu à une 
tout autre technique. On poursuit ici, avec la faune au 
centre de l’intérêt des méthodes et techniques curatives 
anciennes. 
La flore a toujours contribuée dans les méthodes curatives. 
Les potions et les décoctions à base de plantes sont 
considérées par les patients actuels comme saints « bio » 
par rapport aux médicaments modernes. Cette situation sur 
le statut de ces médicaments dit traditionnels implique un 
attachement aux plantes médicinales. Sujet au statut de 
patrimoine majestueux, les plantes médicinales constituent 
des ressources précieuses pour la grande majorité des 
populations rurales en Afrique, où plus de 80% de cette 
population s’en sert pour assurer les soins de santé Au 
Cameroun, le patrimoine est effectif quand on le sait basée 
sur des sources orales transmises de générations en 
générations. Les hommes de la santé traditionnelle sont 
souvent des descendants d’anciens guérisseurs ou 
détenteurs des traditions. En plus, dans cette région du 
littoral le choix est basé sur un type un peu particulier. L’on 
fait référence ici, aux produits forestiers non ligneux. Des 
produits qui ont un intérêt considérable en Afrique au cours 
de ces dernières années, pour leur contribution à 
l’économie des ménages et à la conservation de la 
biodiversité végétale. Compte tenu de leur apport dans 
l’usage médicinal, ces plantes se trouvent au centre de 
plusieurs activités liées aux produits forestiers non ligneux.  
Les plantes médicinales sont toutes les plantes qui auraient 
une activité pharmacologique pouvant conduire à des 
emplois thérapeutiques et ce grâce à la présence d’un 
certain nombre de substances actives dont la plupart 
agissent sur l’organisme humain. Elles sont utilisées en 
pharmacie humaine et vétérinaire, en cosmétologie, ainsi 
que dans la confection de boissons, soit en préparation 
galéniques. Une plante médicinale n'a pas de définition 
légale. C'est la jurisprudence qui décrète qu'une plante est 
médicinale. Pour cela elle doit être inscrite à la 
Pharmacopée et avoir un usage exclusivement médicinal.  
L’utilisation des plantes pour des finalités médicinales est 
un fait majeur qui plonge ses racines dans l’histoire. Déjà, 
avant la pratique de la médecine moderne, les hommes se 
traitaient avec les plantes qui les entouraient. A l’instar des 
sociétés européennes, les peuples du Nord-Cameroun ont 
longtemps recouru et recourent encore aux plantes pour se 
soigner ou se protéger contre les maladies. C’est dans leur 
couvert végétal aux espèces multiples qu’ils prélevaient 
leurs plantes à caractères prophylactiques ou 
thérapeutiques. La médecine traditionnelle n’est pas une 
affaire de profane. Certains éléments sont indispensables à 
sa pratique par rapport à leur vertu et leur utilisation.  
La médecine traditionnelle continue à maîtriser sa 
popularité pour des raisons historiques et culturelles. Ceci 

étant, plusieurs personnes dépendent d’elle pour la 
satisfaction de leurs besoins de santé. Cependant, la 
pratique de la médecine traditionnelle ne peut être efficace 
que si la reconnaissance des plantes médicinales est 
maîtrisée. Au Nord-Cameroun, cette reconnaissance 
s’apprend au cours des séances initiatiques par 
l’intermédiaire d’autres initiés qui ont déjà fait leurs 
preuves sous l’ombre de grands maîtres. 
La connaissance botanique est très capitale pour la 
patrimonialisation locale des méthodes curatives anciennes. 
Les auteurs J. Gormo et B. D. Nizesete s’expriment sur les 
techniques de reconnaissances et de partage des méthodes 
entre le maitre et l’apprentie. Ils rallongent en ces termes : 
Pendant les retraites d’initiation, le novice est entraîné par 
son maître dans la brousse, lieu par excellence des plantes 
médicinales. Le néophyte doit donc faire preuve de 
courage, de détermination et surtout de compétences 
botaniques. Une fois la plante trouvée, le maître montre à 
son apprenti les parties importantes qui entrent dans la 
composition du médicament; tantôt, c’est la feuille, tantôt 
c’est l’écorce ou la racine ou alors la sève de la plante.  
Ces démonstrations s’accompagnent parfois de rituels que 
le novice doit à tout prix maîtriser. Il revient donc à 
l’apprenti-guérisseur d’être attentif et très concentré car les 
noms vernaculaires des essences ne sont pas faciles à 
prononcer et à retenir. Dans la même lancée, le maître 
indique les différentes maladies qui peuvent être traitées 
par ces plantes Des séances de reconnaissances peuvent 
durer plusieurs semaines ou mois selon les capacités des 
apprentis. La seconde phase consiste à s’assurer que son 
élève a maîtrisé les usages des plantes et leurs noms 
vernaculaires. L’apprentissage passe par une série de stage. 
Les précédents auteurs continuent de nous éclairer sur le 
sujet. Il est connu de tous que, le maître envoie de temps en 
temps ce dernier en brousse à la recherche des 
médicaments. C’est aussi pendant cette reconnaissance que 
le guérisseur donne à l’apprenant tous les conseils relatifs à 
la cueillette, à la période d’utilisation des médicaments et 
surtout, certains interdits et rites. La connaissance des 
vertus des plantes devient ainsi indispensable L’art de 
guérir par les plantes médicinales est connu et pratiquer au 
Cameroun, notamment dans le département du Haut Nyong 
(région de l’Est) depuis longtemps. Ceci, par les 
herboristes, les radiothérapeutes et les villageois. Les 
connaissances relatives à la médecine traditionnelle sont 
donc un patrimoine important pour les populations Cet art 
(technique), fait naitre un patrimoine comme le déclare ces 
propos : « Les connaissances relatives à la médecine 
traditionnelle sont donc un patrimoine important pour les 
populations ». 
3. La faune dans le système sanitaire ancien. 
S’il est vrai que, les hommes ont souvent migré pour la 
poursuite du gibier, plusieurs raisons trouvent leurs places. 
Comme méthode curative certaines espèces animales ont 
longtemps contribué comme soins pour des pathologies. Il 
est dit plus haut dans notre travail que les hommes 
attachaient un malaise à un fait divin. Dans certaines 
ethnies du Cameroun, les soins de santé passent par des 
techniques spécifiques. Le sacrifice d’un animal, dans le 
but de guérir une maladie est une pratique ancienne et 
même toujours utilisées aujourd’hui. Dans l’Adamaoua 
(Cameroun) plus précisément dans le département 
du Mbéré pour une fracture d’un riverain, le 
guérisseur « Nandibo » utilise un coq. La méthode consiste 



 

~ 31 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

à briser les parties de l’animal en fonction de la fracture du 
patient. Cette méthode curative est aussi bien présente dans 
d’autres parties du pays du Nord comme au Sud on parle 
ici, de transposition de la maladie.  
La faune, est souvent très prisée à cause de la transposition 
des hommes en référence à certains maux qui les minent 
dans le présent comme dans le passé. C’est la raisons des 
sacrifices qui ont souvent été même humains avant de 
changer avec le temps. Un autre système connu est 
l’interdit alimentaire afin de remédier à un problème de 
santé. Les guérisseurs ont pour recours une interdiction 
formelle pour le malade. Le choix est souvent porté sur un 
animal qui selon le tradipraticien qui estime que le mal 
vient de ce dernier. À ce second type de techniques et 
méthodes de traitement un autre entre dans la 
patrimonialisation locale le système lié aux rites 
initiatiques. 
Dans l’optique d’un traitement, les animaux sont souvent 
au centre des intérêts des tradipraticiens qui vouent souvent 
un culte à ces derniers. 
Cette pratique est plus répandue dans le grand sud du 
Cameroun avec une transposition de l’animal par rapport au 
malade. La faune dans la médecine ancienne et même 

actuelle est réservée sur le traitement des maladies de 
l’esprit. La méthode passe par le sacrifice de l’animal pour 
soigner son patient. Cette notion de soins à travers les 
animaux a donné lieu à un patrimoine lié au totem chez 
certains peuples du Cameroun. Chaque peuple dans cette 
partie du Cameroun est transcrit par des animaux. Un totem 
très souvent commun chargé de préserver la paix de l’esprit 
dans les communautés. Car, il est dit ici très souvent que la 
maladie est d’abords en elle-même un problème 
psychologique. Donc un besoin permanent d’avoir la paix 
de l’esprit. Il est cependant, strictement interdit pour les 
membres de cette communauté de consommer l’animal 
protecteur celui-là même qui porte en lui les ondes 
positives de paix, de bonheur et tous autres biens faits pour 
la communauté. Notons que les conditions diffèrent en 
fonctions des communautés rigides ou souples. La 
médecine traditionnelle liée à l’utilisation des animaux 
comme ingrédient sont très souvent liés à des mythes et 
légendes qui accompagnent la pratique en même temps que 
la méthode. Ainsi, dans le but de faire la lumière sur nos 
propos nous proposons ce tableau présentant quelques 
ethnies et leur totem animalier. 

 
Tableau I : Exemple de quelques ethnies et leurs totems aux Cameroun. 

 

Ethnies Totems restrictions traditionnelles 
Bafia La tortue Interdiction formelle de la consommer ou même d’entrer en contact. Elle est utilisée dans les rites spéciaux. 

Mbang (Nkam 
) Eléphant Interdiction formelle de le consommer ou même de toucher par les hommes. 

Yabassi Crocodile C’est l’animal mythique de la localité lors des rites de divers ordres sa peau, ses os, ses dents sont portés par 
les pratiquants. 

 

Source : Biane Titty 
 

Dans la partie septentrionale du triangle nationale les 
animaux rentre aussi dans les méthodes anciennes pour 
soigner des patients. Le « Marabout ou Maloum » (l’artisan 
le plus répandu dans cette zone du pays) use d’un animal en 
sacrifice pour soigner ou pour conjurer le mauvais sort. Ici, 
les animaux les plus utilisés sont le coq et la chèvre qui 
sont généralement sacrifiés. Par ailleurs, la faune est très 
peu active dans les méthodes et technique anciennes 
utilisées par les hommes. Ce constat tient du fait que, les 
hommes usent cette méthode dans les soins des maladies 
spécifiques (celles liées à l’esprit).  
4. Les anciennes méthodes curatives à travers les rites. 
Un rite est un passage marquant le statut social ou sexuel 
d’un individu. Le rituel se manifeste le plus souvent par 
une cérémonie et une série d’épreuve. Un rite est un 
ensemble de prescription qui règle la célébration d’un culte 
en usage dans une communauté religieuse Le but d’une 
telle action est le transfert d’un savoir, un enseignement ou 
une pratique à un nouveau. Ici, les anciennes méthodes sont 
reliées par un ensemble de rites qui entrent en jeux pour 
guérir un patient ou un mal dans une communauté 
quelconque. 
Les rites aussi divers que possibles dans les régions du 
Cameroun trouvent un impact dans le traitement des 
maladies. Tout en essayant, de faire la part des choses entre 
les soins prodigués à travers un rite et la maladie. La faute 
très souvent aux croyances des uns et aux autres, la maladie 
et parfois le docteur suivant son époque sont vus sous un 
autre angle. Un point de vue partagé par J. Gormo et B. D 
Nizesete qui pose un regard autre de la maladie à une 
certaine période de l’histoire des hommes. Ils s’expriment 

sur la provenance et les types de soins particuliers et disent 
à cet effet : 
 
Si les maladies ne sont pas justiciables d’un appel aux 
anciennes forces de la tradition, il en va tout autrement 
d’un ensemble de maux causés par la magie, la sorcellerie, 
les empoisonnements ou les transgressions. Chacune est 
naturellement associée à un type particulier de soins Dès 
lors, la maladie présentée ici, est celle-là que la croyance à 
la tradition peut tenter de guérir. Les hommes de médecine 
traditionnelle, dans les communautés sont très souvent issus 
des cérémonies initiatiques. Choisis par les anciens 
pratiquants et formés, ils sont considérés par la société 
comme des divins capables de conjurer le sort (la maladie). 
Il faut noter que, certaines maladies qui rentrent dans les 
vis sociaux (le vol, la toxicomanie) sont aussi au menu. 
Ainsi, parler de traitement des maladies à travers les 
anciennes méthodes et techniques curatives revient à faire 
un pas vers divers patrimoines locaux. Alors, le patrimoine 
local ou identifiant culturel trouve sa place dans la 
patrimonialisation et prend ce rang dit majestueux. À titre 
d’exemple les rites de purification des peuples des 
Grassfiel entendu ici, les Bamiléké avec le culte des crâne 
bien connu au Cameroun.  
 
IV. Le passage de l’art et curative ancienne à un 
patrimoine. 
Au Cameroun les méthodes et techniques anciennes liées à 
la santé perdurent au point de prendre le statut de 
patrimoine. Connues et acceptées de tous, certaines 
techniques font office de marque identitaire pour 



 

~ 32 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

différentes ethnies du triangle national. La 
patrimonialisation passe par la valorisation et l’attribution 
des marques, des gestes, des techniques et tous autres faits.  
D’après Fassin cité par B.D. Nizesete, « la maladie 
discipline la société et justifie le renforcement de la 
cohésion sociale par des rituels aussi variés que les maux 
retenus par l’ancienne classification ; pour autant, les 
troubles du corps ne sont pas aussi souvent associés à la 
persécution ou à la sorcellerie qu’on l’a longtemps cru » 
Selon la nature du mal, on avait recours à des thérapeutes 
différents.  
La tradition est cette partie qui fait office de pont lors de ce 
passage. Il est donc important de faire une petite ouverture 
sur cet élément. La tradition désigne, la transmission 
continue d'un contenu culturel à travers l'histoire depuis un 
événement fondateur ou un passé immémorial (du latin 
traditio, tradere, de trans « à travers » et dare « donner », « 
faire passer à un autre, remettre ») Cet héritage immatériel 
peut constituer le vecteur d'identité d'une communauté 
humaine. Dans son sens absolu, la tradition est une 
mémoire et un projet, en un mot une conscience collective : 
le souvenir de ce qui a été, avec le devoir de le transmettre 
et de l'enrichir. Avec l'article indéfini, une tradition peut 
désigner un mouvement religieux par ce qui l'anime, ou 
plus couramment, une pratique symbolique particulière, 
comme par exemple les traditions populaires. » Ainsi 
expliquée, la tradition est plus ou moins reconnue dans ce 
que l’on qualifie de lien avec le patrimoine local. C’est elle 
qui guide les africains et particulièrement les Camerounais. 
Une trajectoire par rapport à notre ligne de travail sur les 
anciennes méthodes et techniques curatives. Elle est partie 
intégrante de cette recherche du fait que les vielles 
pratiques sanitaires sont d’abords traditionnels. Ce constat 
est fait en raison de la définition de ci-dessus de la 
tradition. Elle qui renvoie à une transmission culturel, une 
histoire, un héritage, une mémoire et pour finir une 
conscience collective.  
 Les croyances des uns et des autres sur les 
disfonctionnements physiques dans le temps a tout autant 
contribué à une patrimonialisation local des pratiques des 
soins. Avant de s’attaquer aux sources du dévoiement des 
forces invisibles et de la sorcellerie, il était envisagé, dans 
un premier temps, les simples causes naturelles. Du nord au 
sud Cameroun, l’identité culturelle font des ethnies des 
spécialistes dans le traitement des maladies. Pour ce qui est 
du patrimoine lié aux marques on fait références à des traits 
laissé sur les patients. On parle de scarifications dans 
certains cas. Le but premier de ces marques est la méthode 
curative de l’esprit (médecine spirituelle).  
En Afrique, la sorcellerie est bien souvent considérée 
comme une barrière « traditionnelle » au développement et 
à l’acquisition des nouvelles formes de richesse. A cet 
égard, le Cameroun n’est certainement pas une exception 
Les personnes scarifiées sont plus tournées vers cette 
option : celle du blindage (protection) contre le mauvais 
esprit qui est capable de les rendre malade. Cette technique 
curative est observée bien dans le sud que dans le nord du 
pays. Chez les Nanga ethnie du sud Cameroun, le choix de 
la scarification est fait sur les joues du « patient » suivant 
des techniques et une spécificité propre à ceux-ci. Connu 
ici sous le nom des « 1111 » en raison de la disposition des 
traits de scarifications sur chaque joue deux traits verticaux 
sur chaque joue. Après entretien avec une riveraine Nanga 
dans la ville de Ngaoundéré, ses propos sont très instructifs. 

Un ensemble de mots qui démontre cette méthode et 
technique propre à cette ethnie par la scarification. Il dit à 
cet effet : 
Lorsqu’on pratique des petites scarifications sur des enfants 
c’est pour tenter de les soigner. Il était très fréquent dans 
nos communautés de voir des enfants convulsés suite à une 
fièvre très élevée ou pour d’autres raisons. Des raisons que 
seul les anciens sont capables de détecter et de remédier. 
Cette méthode chez nous les Nanga, est ce que l’on peut 
qualifier de marque de fabrique. Le choix sur les joues est 
un mystère que seuls les guérisseurs connaissent. Mais il 
est souvent dit que le corps humain est commandé par la 
tête explication faites par nos anciens. Une technique qui 
fait notre patrimoine culturel aujourd’hui. Hier des marques 
qui nous servaient de protection, sont devenus nos points 
identitaires aujourd’hui dans le Cameroun Dans le nord 
Cameroun, la scarification est bien plus présente chez les 
haoussas, chez les Bororo avec des positions différentes sur 
le corps des traits de scarifications. Notons ici que, la 
scarification table, sur plusieurs plans notamment : 
l’esthétique, en plus de la santé (spirituelle). Un autre 
passage, celui lié à la spiritualité comme technique curative 
ancienne devenu patrimoine. La guérison de l’âme est 
depuis l’espace santé le plus demandé des hommes. Dans 
l’ouest du Cameroun, le choix de guérison est axé sur le 
culte des crânes. Les Bamiléké considèrent que le contact 
avec le crâne d'un défunt permet d'entrer spirituellement en 
contact avec les morts. Pour ce peuple d'Afrique centrale 
vivant au Cameroun, il est essentiel d'entretenir les crânes 
humains des morts pour éviter la colère des esprits, la 
maladie, l'infertilité, et même la mort. 
 Aujourd’hui patrimoine local très populaire pour le peuple 
bamilékés du Cameroun, ce culte traduit l’attachement dans 
la guérison des maladies liées au spirituelle. La pratique de 
ce culte est devenue un patrimoine socioculturel pour cette 
société qui s’identifie à travers elle. Le culte de crâne est 
une cérémonie qui passe par une multitude de points dans 
chaque famille en relations avec leurs crânes (esprits). 
Comme technique et méthode curative ancienne en pays 
bamiléké, les familles ont souvent eu recours à des 
invocations à travers les crânes pour des soins particuliers. 
Les maladies dites « punitions divines » sont celles-là qui 
ont toujours été soignées par les rites et autres pratiques. À 
la suite, de notre entretien avec un informateur les propos 
sont tels : 
Ce n’est pas toutes les maladies que l’on soigne avec des 
médicaments. Il faut très souvent se rendre auprès des 
ancêtres car, eux peuvent voir le mal à la racine. C’est pour 
cette raison que chez les Bamilékés le choix de consulter 
les crânes est sans appel. Ce choix est due au fait que ce 
rituel fut autre fois notre « religion » car, c’est l’avènement 
des uns et des autres qui a tout changer. Aussi, il existe 
plusieurs maladies chez nous raisons pour laquelle ces 
crânes font offices de méthode et technique curative 
ancienne chez cette ethnie À la suite, de ces explications 
sur le statut de ce rituel comme technique et méthode 
curatives, il est possible de dire que la culture occupe une 
place primordiale. Si la tradition veut que la maladie soit 
parfois une malédiction au lieu d’un disfonctionnement de 
l’organisme, alors il est juste que les rituels servent de 
soins.  
Certains peuples usent des passages initiatiques comme 
méthodes et techniques curatives, car, c’est à travers elles 
que l’on trouve la santé et aussi les artisans de la santé. La 



 

~ 33 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

santé acquise passe souvent par des rites qui pour les initiés 
soignent son homme. A l’extrême nord Cameroun les 
Tupuri ethnie mythique du septentrion dans leur rite 
initiatique lié à la célèbre « danse du coq » on fait passer 
une danse vers un patrimoine de rang magistrale. Dans le 
but premier d’utiliser le coq comme un totem commun pour 
la communauté, le coq devient le fanion de la culture de 
cette ethnie. 
Les hommes d’histoire sont très regardants sur ce type de 
patrimoine, car, on y trouve plusieurs pages de l’histoire. 
On comprend dès lors que, le médicament n’est pas 
seulement ici, les plantes ou des animaux mais aussi, les 
rites initiatiques. Dans cette technique curative, des chants 
et des danses sont des soins pour certaines maladies. 
Pour E. Mveng il est nécessaire de mener une lutte pour la 
conservation et la protection du patrimoine culturel 
camerounais. La nécessité de participer à ce combat pour la 
revalorisation et la vulgarisation du patrimoine culturel, 
nous amène à la question des méthodes et techniques 
curatives anciennes conduisant à une patrimonialisation 
locale. C’est dans cette logique que les uns et les autres 
prennent au sérieux la notion de culture. Une expression 
qui n’est pas anodine dans ce travail. Une raison explique 
ce fait, celui qui reconnaît l’Afrique comme une terre de 
culture.  
Dans le but de présenter les fonctions de la culture en 
Afrique, G. Hardy (1912) affirme :        
En Afrique, la culture est faite de savoir, somme des 
connaissances humaines, transmise par l’enseignement, 
assimilée par l’éducation, elle anime les métiers par le 
canal des techniques ; elle suscite l’harmonie sociale, 
nécessite un véritable humanisme, ne vit qu’ordonnée aux 
notions d’être, de vrai, de Bien, de Beau ; elle s’incarne 
dans les peuples, les nations, les patries et créée un art de 
vivre en société aux visages multiples qui forme cependant 
par son unité profonde le patrimoine universelle qui est la 
civilisation On retient de cette définition que la culture est 
un patrimoine de tous les peuples d’Afrique. Que la santé et 
tous les éléments qui l’accompagnaient en Afrique de façon 
générale et particulièrement au Cameroun révèlent de notre 
culture donc notre patrimoine local. Une valeur sans égale 
pour nous car, elle fait de nous des références de part et 
d’autre en la matière. Il convient de souligner que le 
patrimoine local fait appel à l’idée d’un héritage légué par 
les générations qui nous ont précédées et que l’on doit 
protéger, valoriser et transmettre aux générations futures.  
 
V. Le social et les méthodes curatives au Cameroun. 
Dans le cadre du présent travail, le social s’entend selon les 
travaux de M. Akam (2018) comme une vision des 
hommes, des institutions, des interactions et des rapports 
entretenus pour un vivre ensemble convivial, paisible, 
régulant les contradictions et les conflits. C’est ainsi qu’on 
peut aisément dire à la suite de ce dernier que cet ensemble 
de méthodes et techniques ont a réuni en son sein toutes les 
caractéristiques du social.  
Si E. Durkheim distingue plusieurs type de sociétés, celle 
qui nous importe est celle qui caractérise le plus l’Afrique à 
savoir : les sociétés traditionnelles à solidarité mécanique 
au détriment de celles dites organiques. Dans la première 
qui est la nôtre on retrouve les hommes de la santé. Ceux-là 
qui œuvrent pour la santé de populations à travers leurs 
savoir-faire. 
Les sociétés africaines socialement parlant se définissent 

comme une société qui met en valeur la collectivité des 
interactions entre les individus. Elles se caractérisent par 
des rapports socioculturelles et par sa vision propre des 
choses basées sur la solidarité, le respect, le partage, la 
convivialité et le vivre ensemble. Il faut noter que les 
valeurs de la collectivité prime sur l’individu. 
1. Les techniques curatives comme facteur de la 
cohésion sociale  
On entend par cohésion sociale, l’ensemble des processus, 
individuels et collectifs qui contribuent à assurer à chacun 
l’égalité des chances et des conditions, l’équité et l’accès 
aux droits fondamentaux et au bien- être économique, 
social et culturel, et qui visent à construire ensemble une 
société solidaire. 
En sciences sociales elle désigne l’intensité des relations 
qui existent entre les membres d’une structure sociale 
donnée. 
Cependant la connaissance des techniques et méthodes a 
permis que les camerounais des différents horizons puissent 
s’unir autour de la flore, de la faune et des rituels afin 
d’endiguer les maladies de différents. Des interactions entre 
les individus les relations humaines en ce sens qu’elle a 
permis de créer plusieurs mouvements. 
2. un facteur de brassage culturel. 
Le brassage culturel désigne le mélange d’influences 
culturelles distinctes (musical, pictural, scriptural, 
vestimentaire, et linguistique). La pratique des anciennes 
méthodes et techniques curatives révèle d’abord de l’art 
culturel car depuis la nuit de temps les africains se sont 
servis des plantes, des animaux et des rituels pour se 
soigner. En effet, ces différentes rencontres entre les 
camerounais autour des thématiques en rapport avec le 
savoir-faire des tradipraticiens a produit la cohésion 
sociale.  
Les pratiques et les modes de fonctionnement établis par 
les acteurs de la santé ont créé des liens entre eux-mêmes. 
Ainsi, cette activité a joué un rôle important dans la vie 
sociale des populations depuis bien longtemps. Une vision 
qui est soutenue par M. Akam « le social puise dans nos 
histoires et nos cultures africaines, notre philosophie avant 
d’être dans le monde qui n’accepte jamais un sans deux » 
selon l’auteur, la vie dans les sociétés africaines est une vie 
en communauté et non une vie egocentrique. Le social est 
caractérisé par des nombreuses manifestations partant des 
coalitions, des unions, des rassemblements, des clubs, des 
clans, des ethnies à même de se mobiliser pour contrecarrer 
les rudes défis d’incertitudes. Cette vision n’est pas des 
moindre elle qui jadis passait aussi par le partage des 
connaissances sanitaire. Notre informateur dans la ville de 
Yabassi, nous fait un état sur les liens qu’ont tissé les 
artisans de la santé dans le passé. Il exprime en ses termes : 
Il est possible de trouver des meules dans la forêt, celles-ci 
ne sont pas le fruit du hasard. Il arrive que pour des raisons 
d’ordres spirituels dans la guérison d’une tierce maladie 
elles ont servie. Concernant le facteur de brassage, les 
guérisseurs pour des raisons seul connus de ces derniers et 
en fonction de la maladie les patients doivent se rendre 
dans des villages voisins trouvés une meule abandonnée et 
moudre le médicament qui leur était remis. Cette attitude 
qui consiste à abandonner les meules qui ont servi dans le 
traitement d’une quelconque maladie agissait sur le patient. 
Comme quoi, la meule et le sortilège devrait aussi partir 
Cette méthode de guérison a été très répandue dans les 
régions du Cameroun car, dit-il le sort est la faute des 



 

~ 34 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

autres alors, il faut se débarrasser chez eux. Ainsi, lors de 
nos travaux de terrain dans cette partie du pays nous avons 
eu avec nos guides des meules de ce type. L’image qui suit 
fait office de référence. 

 
Photo 1 : Meule abandonnée après un rite de guérison. 

 

 
 

Source : Biane Titty Yabassi, juin 2017. 
 

De plus, pour briser les barrières les hommes ont eu recours 
au partage, à l’entraide entre les tradipraticiens des 
différentes communautés. Il a été possible que les uns et les 
autres se rendent dans les clans voisins et même rivaux 
pour recevoir des soins. Dans l’Adamaoua, les hommes 
utilisent les anciennes méthodes curatives (Nandibo) 
notamment pour les cas de fractures de l’os. Chez les 
pygmées, les hommes s’y rendent pour les maladies d’ordre 
spirituelles. Ces exemples prouvent le brassage culturel qui 
naît entre les hommes à travers les techniques anciennes. 
Par ricochet on observe une mise à jour du patrimoine local 
de ces communautés. 
3. L’implication au plan économique 
De nombreuses études d’impacts économiques ou bien 
culturelles ont été développées dans les pays africains, 
l’idée d’un rôle économique de ces productions est 

désormais peu contestée. Elles constituent un apport pour 
l’économie locale, notamment en termes d’emploi et de 
revenus. Nous assistons à une véritable mode d’analyse 
d’impact de la médecine ancienne au Cameroun. Cette 
pratique perdure du fait de son cout très bas. Une situation 
qui tient en lèse le consommateur qui trouve refuge. Sur 
une autre ligne, les hommes de la santé d’hier qui 
œuvraient pour le bien d’une communauté le font 
aujourd’hui pour un horizon plus vaste. La conséquence 
devient le commerce de la connaissance, une promotion du 
patrimoine local pour de l’argent. Le savoir-faire des uns et 
des autres créait des emplois même informels. Ces emplois 
sont de générateurs de fonds qui d’une manière ou d’une 
autre contribue à l’économie. 
 
VI. Résultat de la recherche sur les techniques et 
méthodes curatives anciennes. 
L’étude est pratiquée sur une population de 89 individus 
dans le triangle national. Les principes qui ont accompagné 
cette aventure scientifique suivent une ligne déjà tracée. On 
fait état de quelques lignes, sur les choix sur les personnes 
suivant des critères d’âge, de profession, de la connaissance 
sur le domaine et la région d’origine. Cette part de 
trajectoire a pour but de faire une comparaison entre les 
peuples sur la question des méthodes curatives anciennes. 
La répartition est la suivante sur la zone de recherche : 27 
personnes dans le Littoral, 19 personnes dans le Centre, 32 
personnes dans l’Adamaoua et 11 personnes dans le Nord. 
 Dans le tableau II qui suit des détails sont expliqués en 
fonction des points spécifiques. Pour les plantes les 
hommes les utilisent depuis bien longtemps. Alors ils sont 
souvent consommer frais ou sécher par l’artisan de la santé. 
C’est à ce niveau qu’intervient la méthode et la technique 
car, connaitre la bonne plante ne suffit pas il faut connaitre 
comment l’appliquer. Notons que, les propriétés des plantes 
sont multiples, elles peuvent agir, entre autres, sur plusieurs 
sphères: 

 
Tableau II : Sphères impactées et maladies curables à travers les plantes. 

 

Sphères Maladies susceptibles d’être soignées 
Le système nerveux: contre la dépression, les maladies dégénératives 
La sphère digestive contre les spasmes, les flatulences (gaz intestinaux), les aigreurs (d’estomac). 

La sphère respiratoire contre la toux, la sinusite, la bronchite, l’asthme 
La sphère hormonale contre les troubles de la ménopause, de la glande thyroïde, de la libido… 
La sphère urinaire: Contre les cystites, l’adénome de la prostate, les calculs rénaux 

 

Source : Biane Titty. 
 

Les plantes, en ce qui concerne la méthode et la technique 
ancienne ont gardé un mode d’emploi pratiquement partout. 
On utilise les plantes sous plusieurs formes. Les différentes 
transformations avant utilisation relève de la méthode et de 
la technique par les praticiens pour leur patients. De façon 
générale on retrouve des tisanes, mais dans notre recherche 
deux modes nous intriguent : 
L’utilisation de la plante fraiche. À boire en tisane ou à 
appliquer en compresse. L’Avantages que l’on remarque 
est les principes actifs sont plus actifs dans la plante fraîche 
que sèche. « Elle a toute sa force et est mieux ainsi pour les 
malades surtout pour les cas des malade de brulures, des 
malades avec problèmes respiratoire et ceux avec des 
troubles digestifs » Il y a néanmoins des inconvénients de 
cette pratique car les plantes sont très souvent chargé de 

toxine et nécessite une connaissance parfaite de ce que l’on 
applique. 
La seconde utilisation que l’on retrouve est la plante 
séchée. Ce type d’utilisation est fréquent dans le nord 
Cameroun. L’application se fait notamment par un bain, 
une tisane et en lotion. Tout comme la plante fraiche cette 
méthode connait des avantages et des risques. Dans un 
premier plan, cette technique démontre que la plante moins 
riche en eau à cause de son séchage augmente sa 
concentration en principes actifs. En second plan, pas de 
réel inconvénient si ce n’est la préparation que certains 
trouvent fastidieuse, cela reste une affaire de point de vue 
et d’organisation La dernière utilisation est celle issu d’un 
broyage des plantes sèches pour obtention d’une poudre. 
L’avantage de cette pratique consiste à consommer dans du 



 

~ 35 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

liquide ou du semi-liquide (aliments ou boissons plus 
concentrée et mieux assimilable. L’inconvénient: la texture 
et le goût qui peuvent rebuter les plus sensibles. Car, le 
gout est très souvent amer et n’est pas facilement 

applicable par le tradipraticien. 
Le tableau III qui suit est une représentation de quelques 
plantes qui ont longtemps servi comme outil pour lutter 
contre les maladies. 

 
Tableau III : présentation des plantes et leurs fonctions médicinales. 

 

 

 
Source: Biane Titty. 

 
Un second plan se présente dans cette partie. Il s’agit du 
traitement ancien à travers les animaux. Les sacrifices 
d’animaux pour prodiguer des soins à un patient atteint 
d’une 
pathologie restent toujours dans les cultures des uns et des 

autres. Cette pratique reste à 45% un système de santé 
ancien utilisé dans la partie sud du triangle nationale. 
Devenue patrimoine de rang majestueux pour les peuples, 
cette méthode et technique curative traite un type de 
maladie particulier. Dans le travail, il a été présenté 



 

~ 36 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

différents types de maladies celle qui sont traités le plus 
souvent sont celles qui sont assimilées au spiritualisme. 
Certains animaux sont assimilés à des maladies des 
patients. Dans ces cas, le tradipraticien pratique la 
technique des interdits pour soigner son patient. Aussi, dans 
d’autre cas, le choix ne se résume pas seulement au patient 
mais à toute la communauté. On parle dès lors, d’animaux 
totems pour la communauté. Pratique très répandue au 
Cameroun, car selon certaines communautés les hommes 
ont été épargnés par des maladies par le biais de leur totem 
(animal protecteur). Cette part des techniques curatives 
anciennes rentrent dans une patrimonialisation. 
Dans le nord du pays, les méthodes similaires sont utilisées. 
Le traitement des maladies passent très souvent par des 
pratiquent qui mettent en jeux les animaux. Lors des 
fractures d’un patient, les tradipraticiens utilisent les 
animaux qui sont sacrifiés pour la guérison du patient. 
Cette culture des ethnies, donne naissance à une toute autre 
pratique aussi patrimoniale que possible. On parle ici, des 
rituels pour la guérison des patients. 
Le choix des hommes est très souvent guidé par les 
pratiques qui ont bercées leurs enfances. Bien connu pour 
son statut auprès de nos sociétés, les maladies ont plusieurs 
origines. Pour des maladies à connotation mystique et 
même celles liées aux faits sociaux les rites sont actifs. 
Faire un rite a pour but premier des pérenniser une culture 
qui est un patrimoine. Dans le cadre de notre étude sur les 
différente technique et méthodes certains sociétés appels à 
la croyance des rituels pour obtenir des soins. Le traitement 
des maladies de cette manière est une particularité. Aussi 
ancienne que le traitement par les plantes, les hommes ont 
fait recours à des croyances pour se soigner. Car, si la 
maladie est une punition pour les hommes, les rituels 
observés de part et d’autre ont su guider les hommes. Au 
Cameroun toutes les ethnies ont une coutume (rituel) qui 
les identifient et traite de différents maux. C’est cette image 
du traitement de la maladie à travers ces techniques et 
méthodes anciennes est le patrimoine de rang majestueux 
qui nous essayons de mettre en exergue. 
 
Conclusion  
En somme, il a été question d’une étude sur le savoir-faire 
et technique des hommes suites aux maladies dans le passé. 
Dans ce travail, les choix d’une connexion sur les 
techniques et méthodes curatives anciennes reviennent à 
poser certaines bases. Le statut et la perception de la 
maladie hier et aujourd’hui par les hommes dans le triangle 
national. Les éléments constitutifs des premières 
pharmacies de ces hommes ont contribué à la 
compréhension du patient et des procédés de guérisons mis 
sur pied par ses traitants. Alors de ces différentes phases, il 
ressort que les hommes pour se soigner hier ont usé de la 
force de la nature et des croyances occultes. Les plantes 
pour leurs accessibilités facile et leur présence un peu 
partout. Elles ont fait des hommes de cette période de 
véritables botanistes. A la suite, pour se soigner certains ont 
fait le choix des croyances qui impliquent des animaux. On 
assiste ici, à des rites dans lesquels les sacrifices sont faits. 
Les méthodes dès lors reposent sur les animaux qui sont 
sujet de transposition spirituelle par le tradipraticien. De 
plus, pour des maladies à caractère mythique ou incompris 
le choix de la guérison passe par des rites et autres 
pratiques. Alors on comprend que comme techniques et 
méthodes curatives les hommes ont mis sur pieds des 

procédés tel que : la pharmacopée pour les plantes ; les 
sacrifices et les rites pour les animaux dans le traitement 
des maladies. Cette façon aussi ancienne de faire a permis 
aux sociétés de se côtoyer, de s’échanger et même de 
partager des cultures afin de pallier la maladie. Des 
identités culturelles sont aussi sur le planché du fait de leurs 
implication dans les méthodes et techniques curatives 
ancienne de certaines ethnies du triangle nationale. 
 
References 
1. ANONYME, 2002, Stratégie de l’OMS pour la 

médecine traditionnelle pour 2002-2005, OMS Genève 
p.7. 

2. DAGOGNET François, « Archéologie ou histoire de la 
médecine », Critique, 216, 1965, p. 436-447. 

3.  DURKHEIM Emile, 1893, de la division du travail 
Cohésion sociale –wikipédia, https : 
//fr.m.wikipedia.org/wiki/coh% , consulté le 17 
décembre 2021. 

4. ENGELBERT. MVENG, 1992, « Protection et 
conservation du patrimoine culturel. A quand le Musée 
National du Cameroun ? », in J.M. Essomba (éd), 
L’archéologie au Cameroun, Paris, Karthala.  

5. FONYUY FISIY CYPRIAN et Geschiere Peter, 
(1993)  « Itinéraires d'accumulation au Cameroun », 
Messires (ex-ISH), Yaoundé. p. 99 -129. 
https://www.cairn.info/publication-de-Cyprian fonguy-
fisiy-683801.htm. 

6. FOUCAULT Michel, 1969, L’archéologie du savoir, 
Paris, Gallimard, 1969. 

7. G. HARDY, 1912, une conquête morale, 
l’enseignement en Afrique occidentale Française, 
Paris, Armand Colin, 237.P. 

8. JIOFACK et al, 2010. Ethnobotanical uses of some 
plants of two ethno ecological regions of Cameroon, in 
The African Journal of Pharmacy and Pharmacology 
Vol. 3(13). pp. 664-684, December, 2009 Special 
Review available online 
http://www.academicjournals.org/ajppISSN 1996-0816 
© 2009 Academic 
Journals:https://www.researchgate.net/publication/242
569536_Ethnobotanical_uses_of_some_plants_of_two
_ethnoecological_regions_of_Cameroon#fullTextFile
Content [accessed April 05 2022]. 

9. MOTAZE AKAM 2018, « Repenser l, Afrique à partir 
du social », Appel à la contribution, Calenda, Publié le 
vendredi 22 juin 2018,https://calenda.org/444320, 
consulté le 11 décembre 2021. 

10. MPONDO et al, 2017, « Connaissances et usages 
traditionnels des plantes médicinales du département 
du haut Nyong ». n on 13th February 2017. Published 
online at www.m.elewa.org on 31st May 2017 
https://dx.doi.org/10.4314/jab.v113i1.12. 

11. MUTHU C, et al, 2006. “Medicinal plants used by 
traditional healers in Kancheepuram District of Tamil 
Nadu, India”. Journal of Ethnobiology and 
Ethnomedicine 2: 1746-4269.  

12.  Newall C. A et al. 1996, Herbal Medicines: A Guide 
for Health-care Professional Pharmaceutical Press. 

13. MVE BELENGA Jeannot, 1985 « Initiation et société 
secrète au Cameroun », Paris Kartala pp.85-89. 

14.  GORMO, 2018, Modes et techniques d’exploitation 
des arbres chez les Toupouri du Nord-Cameroun, p75 
Dossier thématique. La diversité du patrimoine 



 

~ 37 ~ 

World Wide Journal of Multidisciplinary Research and Development 
 

technique africain. L'exemple du Cameroun 
https://doi.org/10.4000/ephaistos.3475. 

15.  MVE BELENGA Jeannot 2019, « pratique de la 
médecine traditionnelle et changement climatique au 
Cameroun conséquences sur les soins à base de plantes 
médicales 1924-2017 », Paris Kartala p.61. 

16. KANTHAL et al. 2011, “In vivo Evaluation of 
Analgesic and Antipyretic activity of Aerial parts of 
Tabernae montana divaricata in Experimental Animal 
models” Pharmacology, online 3: 1127-1133. 

17. G. Hardy et all, 1912. « Bourges et les abbayes et 
châteaux du Berry (les villes d’art célèbres), ParisIn »: 
Revue internationale de l'enseignement, tome 64, 
Juillet-Décembre 1912. pp. 365-366; 
https://www.persee.fr/doc/revin_1775-
6014_1912_num_64_2_8974_t1_0365_0000_1. 


